



Predigtleitfäden  
für die  
Fastenzeit 
 

Weisheit in der Wüste: 

40 Tage in der Wildnis des Glaubens mit  
den Wüstenvätern und Wüstenmüttern 

Predigtleitfaden - Fastenzeit Seite  von 1 36



Überblick über die Reihe 

Willkommen zu unserer Reise durch die Fastenzeit – hinein in die Wildnis des Glaubens! 
Gemeinsam begeben wir uns auf eine lebensverändernde, vierzigtägige Reise in die Wüste. 
Neben der Bibel lassen wir uns von der Weisheit der Wüstenväter und -mütter begleiten – einer 
radikal gegenkulturellen Bewegung des 3. und 4. Jahrhunderts, die sich bewusst aus der 
Zivilisation zurückzog, um Gott in Stille, Einfachheit und Gebet zu suchen. 
 
Es ist leicht, die Wüstenväter und -mütter als überholt, weltfremd oder für unsere digitale 
Gegenwart bedeutungslos abzutun. Doch in Wahrheit haben sie uns weit mehr zu sagen, als man 
zunächst vermuten würde. 

Die Wüstenväter und -mütter lebten nach einer Zeit extremer Christenverfolgung und 
versuchten, sich in einer Epoche zurechtzufinden, in der das Christentum zunehmend von Rom 
– der damaligen Weltmacht – politisiert wurde. 

Sie sehnten sich nach Stille, Einsamkeit und geistlicher Tiefe in einer geschäftigen, lauten Welt 
und zogen sich bewusst „offline“ zurück, um nach einem einfacheren, wahrhaftigeren Leben zu 
suchen. 

Und sie hungerten nach Heiligkeit, beunruhigt über den kompromittierten Zustand der Kirche, die 
Jesus immer weniger ähnelte, je mehr Macht und Ansehen sie gewann. 

Die Antwort der Wüstenväter und -mütter auf die Herausforderungen ihrer Zeit bestand darin, in die 
Wüste zu gehen. Sie nahmen Selbstverleugnung, Stille und Einsamkeit bewusst auf sich, um ihre 
Beziehung zu Gott zu vertiefen. Ihr Vorbild war dabei natürlich Jesus selbst, der nach seiner Taufe 
in die Wüste ging und dort vierzig Tage verbrachte – fastend, betend und im geistlichen Kampf. 

Für uns sind die kommenden vierzig Tage der Fastenzeit eine Einladung, gemeinsam mit Christus 
in die Wüste zu gehen, uns neu dem Gebet zuzuwenden und unsere geistliche Formung zu 
vertiefen. Welche besseren Weggefährten könnten wir auf dieser Reise haben als diese alten, in 
der Wüste lebenden Gebetskämpfer, deren Zeugnis durch die Jahrhunderte hindurch nachhallt 
und deren Weisheit für unser Leben bis heute so erstaunlich relevant geblieben ist? 

Wie dieses Material verwendet werden kann 

Im Folgenden findest du sieben Predigtentwürfe, die deine Gemeinde auf eine gemeinsame Reise 
durch die Fastenzeit mitnehmen. Die erste Predigt beginnt am Sonntag vor dem Aschermittwoch 
und führt in die Fastenzeit ein, in Jesu Erfahrung der Wüste sowie in die Geschichte der 
Wüstenväter und -mütter. Die Predigten zwei bis sechs greifen jeweils die Lektion oder das Thema 
auf, das in der darauffolgenden Woche in den Lectio 365 Morgengebeten behandelt wird. Der 
siebte und letzte Entwurf ist für den Palmsonntag gedacht und führt uns aus der Wüste hinaus und 
hinein in die Karwoche. 

Jeder Predigtentwurf enthält Bibelstellen, eine Geschichte oder ein Zitat aus der Tradition der 
Wüstenväter und -mütter sowie zentrale Gedanken, die betrachtet werden können. Du kannst 
diese Entwürfe an deinen jeweiligen Kontext anpassen. Bitte schließe jede Predigt mit einer 
Einladung ab, das jeweilige Thema zu vertiefen – durch das tägliche Beten der Morgengebete mit 
Lectio 365, durch Fragen für Kleingruppen und durch das Anschauen des Video-Porträts eines 
Wüstenvaters oder einer Wüstenmutter für diese Woche: lectio365.com/desertresources. 

Predigtleitfaden - Fastenzeit Seite  von 2 36



 

Woche 1 
(Der Sonntag vor dem Aschermittwoch) 

Meine Leidenschaft  
für Jesus neu entfachen 
Die Wüste als Ort  
des betenden Suchens 

Themenüberblick 

In der heutigen Predigt eröffnen wir die Fastenzeit, indem wir gemeinsam mit Jesus in die Wüste 
gehen und die Wüstenväter und -mütter als unsere Weggefährten auf dieser Reise vorstellen. Ziel 
dieser Predigt ist es, der Gemeinde zu helfen, ihren Blick fest auf Christus zu richten und ihre 
innere Ausrichtung für diese Zeit der Vorbereitung zu klären, damit sie Ostern mit einem Herzen 
des betenden Suchens begegnen kann. Pastor D. A. Carson sagte einmal: „Menschen treiben 
nicht einfach in Richtung Heiligkeit.“  Vielmehr braucht geistliches Wachstum bewusste, 1

entschlossene Schritte. Ziel dieser Predigtreihe ist es, der Gemeinde zu helfen, sich dem Gebet 
neu zu widmen und in den kommenden vierzig Tagen Gottesfurcht und geistliches Wachstum zu 
einer grundlegenden Priorität zu machen. 

Wenn wir über geistliche Formung sprechen, entsteht oft eine Spannung zwischen Gnade und 
Anstrengung. In dieser Einheit ist es wichtig, das Evangelium der Gnade deutlich zu betonen: Wir 

 D. A. Carson, For the Love of God, Band 2 (Crossway, 2006), Andachtseintrag vom 23. Januar.1

Predigtleitfaden - Fastenzeit Seite  von 3 36



sind durch Jesu Opfer am Kreuz gerettet und gerecht gemacht. Es gibt nichts, was wir tun 
könnten, um uns diese Vergebung zu verdienen oder zu erarbeiten – sie ist ein frei geschenktes 
Geschenk. Wenn wir jedoch im Glauben wachsen, unsere fortdauernden Kämpfe mit der Sünde 
überwinden und geistlich reifer werden wollen, sind wir auch eingeladen, bewusst Schritte der 
geistlichen Formung zu gehen. Wie Dallas Willard es formuliert: „Gnade steht nicht im Gegensatz 
zu Anstrengung, sondern zum Verdienen.“  2

In dieser Einheit wollen wir darüber nachdenken, wovon wir Abstand nehmen sollten und wohin wir 
uns neu ausrichten wollen. Wir prüfen unsere täglichen Gewohnheiten und Rhythmen, um bewusst 
in die Fastenzeit zu starten – mit einem klaren Ziel vor Augen: Gott näherzukommen. Diese 
Predigtreihe wird uns herausfordern, denn die Wüste ist kein leichter Ort. Doch wir gehen diesen 
Weg in der Gewissheit, dass Gott mit uns ist, uns Schritt für Schritt führt und uns mit allem 
ausstattet, was wir brauchen: 

„Denn Gott ist es, der in euch sowohl das Wollen als auch das Vollbringen bewirkt, was ihm 
gefällt.“ - Philipper 2,13 NLB 

 

Eine Geschichte aus der Tradition der Wüstenväter und -mütter 
 
„Einige Brüder kamen zu Antonius, um ihm von ihren Träumen zu erzählen… Ein Jäger kam 
zufällig vorbei und sah, wie Antonius in entspannter Weise mit den Brüdern sprach, und er war 
darüber erstaunt. Der Einsiedler wollte ihm zeigen, dass man um der Brüder willen manchmal 
weniger streng sein sollte, und sagte zu ihm: „Lege einen Pfeil auf deinen Bogen und spanne ihn.“ 
Der Jäger tat es. Antonius sagte: „Spanne ihn weiter“, und er spannte ihn weiter. Dann sagte er 
noch einmal: „Spanne ihn noch weiter“, und er spannte ihn noch mehr. Da sagte der Jäger zu ihm: 
„Wenn ich den Bogen zu stark spanne, wird er zerbrechen.“ Antonius antwortete: „So ist es auch 
mit dem Werk Gottes. Wenn wir immer bis zum Äußersten gehen, werden die Brüder schnell 
erschöpft. Manchmal ist es besser, nicht zu streng zu sein.“ Der Jäger schämte sich, als er das 
hörte, und nahm sich diese Lehre sehr zu Herzen. Die Brüder wurden ermutigt und gingen nach 
Hause.“  3

Wichtige Bibelstellen 

 Jjjd  

Predigtleitfaden  
Die Wüste als Ort der Absonderung 

Beginne mit der Geschichte von Jesus in der Wüste (Matthäus 4,1–11). 

 Dallas Willard, The Great Omission (HarperCollins, 2006), S. 61.2

 Benedicta Ward, The Desert Fathers: Sayings of the Early Christian Monks (Penguin, 2003), S. 88.3

Predigtleitfaden - Fastenzeit Seite  von 4 36

Kolosser 4, 2 
Matthäus 4, 1-11



Jesus verließ die Menschenmengen der Stadt und suchte bewusst die Absonderung von der 
Welt, um zu fasten, zu beten und sich dem geistlichen Kampf zu stellen. Während seines 
gesamten Dienstes sehen wir immer wieder, dass Jesus sich zurückzog, um Zeit allein mit 
seinem Vater im Himmel zu verbringen (z. B. Lukas 5,16). 

Auch die Wüstenväter und -mütter suchten bewusst die Absonderung von der Stadt, um ihre 
geistliche Tiefe zu vertiefen. Nimm dir hier Zeit, die Wüstenväter und -mütter vorzustellen: 

Im 3. Jahrhundert n. Chr. begannen Männer und Frauen, die kulturell hochentwickelten 
Städte Kairo und Alexandria zu verlassen, um in der Wüste ein Leben des Gebets und 
tiefer Heiligkeit zu führen. Diese bemerkenswerten Glaubensmänner und -frauen 
gehörten zu den wohl radikalsten Gebetskämpfern der Kirchengeschichte. 

Überraschenderweise begannen sie – gerade weil sie der Welt entflohen waren –, diese 
Welt zu verändern. 

Hunderttausende Menschen machten sich auf den Weg in die Einöden Ägyptens, 
Syriens und Arabiens, um Rat und Gebet bei diesen heiligen Männern und Frauen zu 
suchen. Bekannt als die Wüstenväter und -mütter, wurden ihre Leben zu einer kraftvollen 
prophetischen Herausforderung gegenüber der moralischen Verkommenheit der 
Gesellschaft und den Kompromissen der Kirche. 

Um diese Gebetskämpfer herum entstanden Gemeinschaften, die das Fundament für 
das spätere christliche Mönchtum legten. 

Stelle der Gemeinde die Herausforderung: Wie könnte es für uns heute aussehen, bewusst 
Absonderung zu suchen, um geistlich zu wachsen? Wie können wir Prinzipien der 
Wüstenväter und -mütter in unseren heutigen Lebenskontext übertragen? 

Jesu Rat zum Gebet in Matthäus 6 lautet: „Geh in dein Zimmer, schließe die Tür“ (V. 6). 
Betone hier die Bedeutung von Privatsphäre, Abgrenzung und dem bewussten Abschalten 
von Ablenkung. 

Wie könnten wir diese Fastenzeit nutzen, um im übertragenen Sinn „die Tür zu schließen“, 
Ablenkungen hinter uns zu lassen und Zeit allein mit Gott zu suchen? 

In den kommenden sieben Wochen werden wir uns mit ganz unterschiedlichen Themen 
beschäftigen – manche vertraut, andere eher ungewohnt: 

Die Wüste als Ort des Gebets 

Die Wüste als Ort der Prüfung 

Die Wüste als Ort der Stille und Abgeschiedenheit 

Die Wüste als Ort der Selbstverleugnung 

Die Wüste als Ort der Weisheit 

Die Wüste als Ort des Wachstums in Demut 

Und schließlich, am Palmsonntag: Die Wüste als etwas, das wir mitnehmen 

Die Herausforderung der Absonderung 

Wir leben in einer Welt, die extrem schnelllebig, laut und voller Ablenkungen ist. Unsere 
Gesellschaft erlebt einen enormen technologischen Fortschritt, gleichzeitig aber einen 

Predigtleitfaden - Fastenzeit Seite  von 5 36



drastischen Rückgang der Aufmerksamkeitsspanne. Dadurch wird es immer schwieriger, dem 
Ruf der Bibel zu folgen: „Seid still und erkennt, dass ich Gott bin“ (Psalm 46,11). 

Professorin Gloria Mark, Psychologin an der University of California, Irvine, erforscht seit 
Jahrzehnten die menschliche Aufmerksamkeitsspanne.  2004 lag die durchschnittliche 4

Aufmerksamkeitsspanne bei etwa zweieinhalb Minuten. 2012 war sie bereits auf etwa 75 
Sekunden gesunken. Neuere Studien zeigen einen weiteren Rückgang. 

Wenn sich unsere Gehirnchemie durch das Tempo und die Reizüberflutung unserer Welt 
verändert: Welche Auswirkungen hat das auf unsere Fähigkeit zur Absonderung? Wie schwer 
fällt es uns, äußere Reize bewusst abzulegen und einfach allein mit unserem himmlischen 
Vater zu sein? 

Der Autor Richard Foster schreibt: „In der heutigen Gesellschaft konzentriert sich unser 
Widersacher vor allem auf drei Dinge: Lärm, Hast und Menschenmengen. Wenn er uns mit 
‚Vielheit‘ und ‚Geschäftigkeit‘ beschäftigt halten kann, ist er zufrieden.“  Genau deshalb ist es 5

so wichtig, bewusst Einsamkeit zu suchen und tägliche Zeiten für Gebet, Bibellesen und 
Anbetung zu priorisieren. 

Die Wüstenmutter Syncletica von Alexandria sagte: „Es gibt viele, die in den Bergen leben 
und sich verhalten, als wären sie in der Stadt … und umgekehrt ist es möglich, innerlich 
einsam zu sein, selbst mitten in einer Menschenmenge.“  Stelle der Gemeinde die Frage: Wie 6

könnten wir in dieser Woche innerlich einsam sein, während wir unserem normalen Alltag 
nachgehen – bei der Arbeit, zu Hause, im Familienleben? 

Die Wüste als Ort der Hingabe 

In Kolosser 4,2 lesen wir: „Lasst euch durch nichts vom Gebet abbringen! Bleibt dabei 
wachsam und voller Dankbarkeit!“ Das griechische Wort, das Paulus für „nicht abbringen“ 
bzw. „sich hingeben“ verwendet, lautet proskartereō. Es bedeutet unter anderem: beharrlich 
sein, ausdauernd dranbleiben, sich mit ganzer Hingabe widmen, aufmerksam und 
kontinuierlich bei etwas bleiben. Dieses Wort kommt im Neuen Testament zehnmal vor – 
achtmal davon im Zusammenhang mit Gebet. 

Lade die Gemeinde ein, bei diesem Wort kurz innezuhalten: Hingabe. 

Proskartereō beschreibt eine entschlossene, fokussierte Ausdauer – eine geistliche 
Entschiedenheit. Es ist kein beiläufiges Wort. Paulus fordert nicht zu gelegentlichem Beten 
auf, sondern zu einer Lebenshaltung der Hingabe. 

Frage die Gemeinde: Wenn jemand deine Woche beobachten würde – wem oder was 
würdest du als „hingegeben“ erscheinen? Was schaffst du es immer unterzubringen, egal wie 
voll dein Alltag ist? 

Alles in Maßen 

Gleich zu Beginn einer Predigtreihe über die Wüstenväter und -mütter ist es wichtig zu 
betonen, dass manche ihrer Praktiken extrem oder unausgewogen waren. Betone die Gefahr 
von Übertreibung – sowohl von übermäßiger Weltlichkeit als auch von übermäßiger Strenge. 

 Gloria Mark, Interview zu Aufmerksamkeitsspannen, American Psychological Association (APA), Podcast Speaking of 4

Psychology, abrufbar unter: https://www.apa.org/news/podcasts/speaking-of-psychology/attention-spans

 Richard Foster, Celebration of Discipline: The Path to Spiritual Growth (Hodder & Stoughton, 2008), S. 15.5

 Benedicta Ward, The Sayings of the Desert Fathers (Cistercian Publications, 1975), S. 19.6

Predigtleitfaden - Fastenzeit Seite  von 6 36



Erzähle die Geschichte vom Jäger und dem Bogen (siehe oben). 

Lade die Gemeinde dazu ein, eine geistliche Bestandsaufnahme zu machen: Besteht die 
Gefahr, dass wir unseren „Bogen überspannen“? 

Erinnere an die Gnade Gottes und an die unbeschwerten Rhythmen des Himmels: Jesu Joch 
ist sanft, und seine Last ist leicht (Matthäus 11,30). 

Beginne mit dem Geliebtsein 

Als Jesus in die Wüste ging, klang noch das Wort „geliebter Sohn“ in seinen Ohren – 
gesprochen bei seiner Taufe (Matthäus 3,17). Ermutige die Gemeinde in dieser ersten Woche 
der Fastenzeit, sich Zeit zu nehmen, dieses Wort neu zu hören: Du bist geliebt. 

Wie Jesus gehen wir nicht in die Wüste, um geliebt zu werden, sondern weil wir geliebt sind. 
Erinnere die Gemeinde daran: Sie sind zutiefst und bedingungslos geliebt. 

Abschlussgebet / Segen 

Gib deiner Gemeinde Zeit, bei diesem Gebet zu verweilen, während sie in die Fastenzeit eintritt: 

Geliebtsein ist der Anfang 

Wenn du in die Wüste gehen willst, 
beginne nicht ohne einen Segen. 

Geh nicht, ohne zu hören, wer du bist: 
geliebt, genannt von dem Einen, der diesen Weg schon vor dir gegangen ist. 

Geh nicht, ohne dass es in deinen Ohren nachklingt. 
Und wenn du merkst, dass es schwerfällt, dieses Wort in dein Herz zu lassen, verzweifle nicht. 
Dafür ist diese Reise da. 

Ich kann dir nicht versprechen, dass dieser Segen dich bewahrt vor Gefahr, vor Angst, vor Hunger 
oder Durst, vor der Glut der Sonne oder der Kälte der Nacht. 

Aber ich kann dir sagen, dass es auf diesem Weg Hilfe geben wird.  
Ich kann dir sagen, dass es auf diesem Weg Ruhe geben wird.  
Ich kann dir sagen, dass du jene seltsamen Gnaden kennenlernen wirst, die uns nur auf solchen 
Wegen begegnen, die uns entgegenfliegen, Trost und Kraft bringend, die sich uns zur Seite stellen 
aus keinem anderen Grund, als sich zu unserem Ohr zu neigen und mit ihrem beharrlichen 
Flüstern unseren Namen zu sagen: 
Geliebt. 
Geliebt. 
Geliebt. 

— Jan Richardson, aus Circle of Grace  7

Schließe mit einer Einladung, die kommende Woche gemeinsam unterwegs zu sein – mit den 
Morgengebeten in der Lectio 365 App, und das jeweilige Thema in Kleingruppen zu vertiefen, 
mithilfe der Videoressourcen und Diskussionsleitfäden. 

 Jan Richardson, Circle of Grace: A Book of Blessings for the Seasons (Wanton Gospeller Press, 2015), S. 84–85 7

(Kindle-Ausgabe).
Predigtleitfaden - Fastenzeit Seite  von 7 36



 

Woche 2 
(Der erste Sonntag nach Aschermittwoch) 

Meinen Hunger nach  
Heiligkeit vertiefen 
Die Wüste als Ort  
geistlicher Prüfung 

Themenüberblick 

In dieser Woche richtet sich unser Blick auf den Kampf mit der Sünde und auf die Einladung, die 
der Heilige Geist uns gibt, Christus ähnlicher zu werden. Schon früh in der biblischen Geschichte 
spricht Gott eine ernste Warnung zu Kain: „Die Sünde lauert vor der Tür, und nach dir hat sie 
Verlangen; du aber sollst über sie herrschen.“ (1. Mose 4,7) Gottes Wort macht deutlich: Sünde ist 
nicht etwas Neutrales oder Harmloses. Sie will uns verschlingen. Doch durch das Kreuz Christi 
sind wir vollständig vergeben und leben aus einer erneuerten Beziehung zu Gott. Gleichzeitig 
bleiben wir eingeladen und befähigt, der fortdauernden Sünde aktiv zu widerstehen. 

In der heutigen Jüngerschaft besteht manchmal die Gefahr, im Umgang mit Sünde passiv zu 
werden. Die Wüstenväter und -mütter gingen diesen Kampf jedoch sehr bewusst und entschlossen 
an. Sie entwickelten geistliche Einsichten und Praktiken, die den realen inneren Versuchungen des 
menschlichen Herzens Rechnung tragen. 

Predigtleitfaden - Fastenzeit Seite  von 8 36



Bevor Gregor der Große später von den „sieben Todsünden“ sprach, benannten Johannes 
Cassian und die Wüstenväter und -mütter die sogenannten „acht Gedanken“ – grundlegende 
innere Muster, mit denen jeder Mensch zu ringen hat: 

Völlerei 

Lust 

Habgier (oder Geldliebe) 

Zorn 

Niedergeschlagenheit 

Acedia (geistliche Trägheit oder Gleichgültigkeit) 

Ruhmsucht 

Hochmut 

Diese Kategorien können helfen, der Gemeinde Sprache für die inneren Kämpfe zu geben, die uns 
oft daran hindern, frei und ganz in Gottes Gegenwart zu leben. Bibelstellen wie 2. Petrus 3 
erinnern uns daran, dass Heiligkeit keine Last ist, sondern eine göttliche Berufung. Gott sehnt sich 
danach, uns in Menschen zu verwandeln, die Christus widerspiegeln. 

Das Ziel dieser Woche ist es daher, einen echten Hunger nach Heiligkeit zu wecken – verbunden 
mit der tiefen Gewissheit der Vergebung – und zugleich praktische Schritte für den Umgang mit 
Sünde aufzuzeigen. Da dieses Thema bei manchen Menschen Scham auslösen kann, ist es 
ratsam, am Ende des Gottesdienstes Gebet und seelsorgerliche Begleitung anzubieten. 

Eine Geschichte aus der Tradition der Wüstenväter und -mütter 
Ein Bruder, der von Lust geplagt wurde, ging zu einem bekannten Einsiedler und sagte zu ihm: „Tu 
mir den Gefallen und bete für mich, denn ich werde von der Lust bedrängt.“ Der Einsiedler betete 
für ihn zum Herrn. Der Bruder kam ein zweites Mal und sagte dasselbe, und wieder betete der 
Einsiedler für ihn. Da sprach der Einsiedler zu Gott: „Herr, zeige mir, warum der Teufel in diesem 
Bruder so wirkt. Ich habe zu dir gebetet, aber er hat noch keinen Frieden gefunden.“ Da zeigte der 
Herr ihm, was im Herzen des Bruders vorging. Er sah den Bruder sitzen, und der Geist der Lust 
war bei ihm und spielte mit ihm. Ein Engel stand daneben, um ihm zu helfen, war aber traurig, weil 
der Bruder sich nicht ganz Gott zuwandte, sondern Gefallen daran fand, mit diesen Gedanken zu 
spielen. Der Einsiedler erkannte, dass die Wurzel des Problems beim Bruder selbst lag, und sagte 
zu ihm: „Du spielst mit diesen Gedanken.“ Dann lehrte er ihn, wie man solchen Gedanken 
widersteht. Durch diese Unterweisung und durch das Gebet des Einsiedlers wurde die Seele des 
Bruders gestärkt, und er fand Ruhe von seiner Versuchung.  8

Wichtige Bibelstellen 
 

 Jjjd  

 Benedicta Ward, The Sayings of the Desert Fathers (Cistercian Publications, 1975), S. 68–698

Predigtleitfaden - Fastenzeit Seite  von 9 36

Matthäus 18, 8-9 
1. Mose 4, 2-7



Predigtleitfaden  
Die Wahrheit beim Namen nennen 

Wir befinden uns in der Fastenzeit – einer Zeit der Prüfung und Vorbereitung, in der wir Jesu 
Fasten, Beten und Ringen in der Wüste nachahmen. Gemeinsam mit 24-7 Prayer und den 
täglichen Morgengebeten von Lectio 365 gehen wir diesen Weg in Richtung Ostern. In dieser 
Predigtreihe lassen wir uns von den Wüstenvätern und -müttern begleiten – Männern und 
Frauen aus dem 4. und 5. Jahrhundert, die Gott suchten, indem sie die Städte verließen und 
sich in Stille und Abgeschiedenheit zurückzogen. Durch die Geschichten dieser 
leidenschaftlichen Menschen, die zuließen, dass Gott die Wüste nutzte, um ihr Leben und ihren 
Charakter zu formen, wollen wir unser eigenes Leben betrachten und aus dieser Fastenzeit mit 
einer größeren Leidenschaft für Heiligkeit sowie mit Werkzeugen zur Veränderung hervorgehen 
– selbst mitten in unserem geschäftigen Alltag.  

In dieser Woche beschäftigen wir uns damit, wie die Wüste unsere Sünde offenlegt und unsere 
Leidenschaft für Heiligkeit vertieft. 

Die Bibel nimmt Sünde weit ernster, als wir es oft tun. In dieser Woche betrachten wir die Wüste 
als einen Ort, an dem Ablenkungen entfernt werden und wir der Realität gegenüberstehen, wie 
sündig wir wirklich sind. Die Fastenzeit bietet die Gelegenheit zu einer ehrlichen 
Bestandsaufnahme des Zustands unserer Herzen und der Bereiche, in denen wir mit verzerrten 
Wünschen und Leidenschaften ringen. 

Stelle der Gemeinde die „acht Gedanken“  der Wüstenväter vor. Du wirst nicht auf alle im Detail 9

eingehen können, aber es kann hilfreich sein, sich auf einige der weniger bekannten zu 
konzentrieren. Oft greift man schnell zu „offensichtlichen“ Sünden (Lust usw.), aber was ist mit 
Völlerei? Zum Beispiel: Könnte es sein, dass du Essen, Genuss, Einkaufen oder das Scrollen 
durch soziale Medien nutzt, um ein Bedürfnis zu stillen, das Gott eigentlich füllen möchte? 

Gottes Warnung an Kain war, sich der Sünde bewusst zu sein, die „vor der Tür lauert“ – sind wir 
uns dessen bewusst, was vor unserer Tür steht? Bitte den Heiligen Geist, dir diese Dinge zu 
zeigen. 

Erinnere die Gemeinde daran, dass wir alle auf diesem Weg unterwegs sind. Wer behauptet, 
ohne Sünde zu sein, betrügt sich selbst (1. Johannes 1,8). Niemand muss sich schämen – jede 
und jeder hat in dieser Predigtreihe einen persönlichen Lernweg. 

Hunger nach Heiligkeit 

Nachdem du die Menschen dazu ermutigt hast, ehrlich mit den Sünden umzugehen, mit denen 
sie ringen, und sie zugleich herausgefordert hast, sich auch der Sünden bewusst zu werden, die 
sie bisher noch nicht in Betracht gezogen haben, gehe nun dazu über, eine Leidenschaft für 
Heiligkeit zu wecken. 

Eine der Spannungen, die es in dieser Predigt zu gestalten gilt, besteht darin, dass allein das 
sühnende Werk Christi unsere Gerechtigkeit bewirkt hat, wir aber gleichzeitig dazu berufen sind, 
der Sünde, der wir in der Welt wie auch in unseren Herzen und Gedanken begegnen, aktiv zu 
widerstehen und mit ihr zu ringen. Es ist wichtig, sich an dieser Stelle bewusst Zeit zu nehmen, 

 Eine von Johannes Cassian entwickelte Idee. Die Konferenzen des Johannes Cassian. Übersetzung und Anmerkungen 9

von Edgar C. S. Gibson. Aus der Selected Library of Nicene and Post-Nicene Fathers of the Christian Church. New York, 
1894. Eterna Press, 2015.
Predigtleitfaden - Fastenzeit Seite  von 10 36



um den Menschen die Vergebung Gottes zuzusprechen und ihnen darin Sicherheit zu geben – 
und zugleich zu einem entschiedeneren Streben nach geistlichem Wachstum und Heiligkeit zu 
ermutigen. Im Folgenden findet sich ein Überblick über eine evangeliumsgemäße Botschaft, die 
du gegebenenfalls zusammenfassen möchtest: 

Alle Menschen haben gesündigt und verfehlen die Herrlichkeit Gottes (Römer 3,23). Die Folge 
der Sünde ist der Tod und die Trennung von Gott (Römer 6,23). Aus Liebe sandte Gott seinen 
Sohn Jesus, der ein sündloses Leben führte (Hebräer 4,15) und stellvertretend für uns am Kreuz 
starb, unsere Sünde auf sich nahm und uns Vergebung schenkte (1. Petrus 2,24). Jesus ist von 
den Toten auferstanden, hat Sünde und Tod besiegt und den Weg zu neuem Leben eröffnet (1. 
Korinther 15,3–4). Rettung ist ein Geschenk der Gnade und nichts, was wir uns verdienen 
könnten (Epheser 2,8–9). Jeder Mensch, der umkehrt, an Jesus glaubt und ihn als Herrn 
bekennt, wird vergeben und erneuert (Apostelgeschichte 2,38; Römer 10,9–10). Durch Christus 
sind wir mit Gott versöhnt (2. Korinther 5,17–19) und haben die Hoffnung auf ewiges Leben 
(Johannes 3,16). 

Nachdem die Gemeinde der Zusage der Vergebung versichert worden ist, kannst du sie nun 
daran erinnern, dass sie auch eine Verantwortung hat, der Sünde zu begegnen, die uns so leicht 
verstrickt. Da das Verlangen darauf aus ist, uns zu verschlingen, liegt die Täuschung der Sünde 
darin, dass sie Leben in Fülle verspricht, am Ende jedoch das Gegenteil hervorbringt. Sünde zu 
überwinden kann sich schwer anfühlen, doch die Verheißung lautet, dass dieser Weg letztlich in 
das Leben in Fülle führt, das Gott verheißen hat. 

Die Wüstenväter und -mütter mögen uns heute extrem erscheinen, doch sie haben einen so 
tiefen Hunger nach Heiligkeit gezeigt, dass sie bereit waren, sehr weit zu gehen, um Sünde zu 
überwinden. Wo könnten wir uns von ihrem Beispiel inspirieren und herausfordern lassen, selbst 
nach Heiligkeit zu verlangen? Wo könnten wir Schritte gehen, um aktiv mit der Sünde zu ringen, 
mit der wir zu kämpfen haben? 

Bereit zum Kampf 

Sünde zu überwinden ist weder einfach noch geradlinig. Die Realität ist, dass es sich um einen 
lebenslangen Kampf handelt. Doch ein Leben, das immer stärker von Christus geprägt wird, ist 
eines, das den Preis wert ist. 

Die Sprache, die die Bibel im Umgang mit Sünde verwendet, ist aktiv – nicht passiv: „Legt alles 
ab, was euch behindert, und die Sünde, die euch so leicht umstrickt“ (Hebräer 12,1), „reiß dein 
Auge aus“ (Matthäus 18,9), „widersteht dem Teufel“ (Jakobus 4,7), „tötet, was irdisch ist“ 
(Kolosser 3,5), „flieht vor der Unzucht“ (1. Korinther 6,18). 

In diesem Abschnitt ist es wichtig, ganz praktisch zu werden, wie Menschen kleine, aber aktive 
Schritte im Kampf gegen die Sünde gehen können. Hier sind einige einfache Beispiele, die 
Menschen in dieser Woche umsetzen könnten – jeweils bezogen auf die acht Sünden, von 
denen Johannes Cassian spricht: 

Völlerei – Faste in der kommenden Woche eine Mahlzeit (biete Alternativen an für 
Jugendliche, Menschen mit Essstörungen oder für diejenigen, die aus medizinischen 
Gründen nicht fasten können. Könnte zum Beispiel auf Kaffee verzichtet werden?) und 
ersetze diese Zeit durch Gebet. 

Lust – Werde dir bewusst, welche Serien oder Filme du schaust und wie viel Zeit du an 
deinen digitalen Geräten verbringst. 

Predigtleitfaden - Fastenzeit Seite  von 11 36



Habgier – Übe dich diese Woche bewusst in Großzügigkeit, wo immer sich eine 
Gelegenheit bietet. Könntest du auf etwas verzichten, das du für dich selbst kaufen wolltest, 
und dieses Geld stattdessen jemand anderem schenken? 

Zorn – Praktiziere in dieser Woche Atemgebete, um dein inneres Erleben zur Ruhe zu 
bringen, oder nimm dir Zeit, für die Menschen zu beten, die dich frustrieren. 

Niedergeschlagenheit – Beginne ein Dankbarkeitstagebuch: Starte jeden Tag dieser 
Woche damit, zehn Dinge zu benennen, für die du dankbar bist. 

Acedia (Apathie / geistliche Trägheit) – Verpflichte dich, in dieser Woche täglich einen 
Gebetsspaziergang zu machen. 

Ruhmsucht (Selbstdarstellung) – Verzichte diese Woche auf Beiträge in sozialen Medien, 
die bewundernswerte Aspekte deines Lebens zur Schau stellen. 

Hochmut – Sei ehrlich mit einer Person deines Vertrauens über die Predigt dieser Woche 
und über die Bereiche, in denen du gerade kämpfst. 

Abschlussgebet / Segen 
Entnommen aus „Thirsting“ von Strahan Coleman 

Warum also nicht Gott anschauen, dich ihm zuwenden und all deinen Schmerz und dein 
Verlangen auf seine Güte ausrichten – und es ihm überlassen? „Schmeckt und seht, wie 
freundlich der Herr ist“, und prüft, ob er euch nicht sich selbst schenkt anstelle dessen, was ihr 
meintet zu brauchen. Bringt ihm eure Einsamkeit, euren Zweifel, euren Ehrgeiz, euer 
Verlangen nach Sex und Lust, eure Ängste und Sorgen. Sagt ihm: Unter all dem liegt eigentlich 
nur ein wahres Verlangen – nach ihm. Lasst ihn euer endloses Scrollen ersetzen, euer 
Betäuben durch Essen und Alkohol, euer Verschenken von Herz und Körper an andere. Betet 
euren Schmerz. Sitzt einfach still darin – gemeinsam mit ihm –, und lasst zu, dass er bei euch 
ist. Lasst ihn das sein, was er verheißen hat: lebendiges Wasser, das den innersten Ort eures 
Seins stillt. Weiht euer Herz ihm, gebt es ihm hin. Legt Körper und Geist für dieses „Eine“ 
beiseite, damit all diese innere Unruhe zur Begegnung mit Gott wird und euer ganzes Sein 
verwandelt.  10

Hinweis: Da diese Inhalte bei manchen Menschen Schamgefühle auslösen können, ist es ratsam, 
im Anschluss an diese Lesung Gebet und seelsorgerliche Begleitung am Ende des Gottesdienstes 
anzubieten. 

Schließe mit einer Einladung, die kommende Woche gemeinsam unterwegs zu sein – mit den 
Morgengebeten in der Lectio 365 App und einer Vertiefung des Themas in Kleingruppen, mithilfe 
der Videoressourcen und Diskussionsleitfäden. 

 Strahan Coleman, Thirsting: Wild Sermons for a Thirsty World. SCM Press, 2021.10

Predigtleitfaden - Fastenzeit Seite  von 12 36



 

Woche 3 
(Der zweite Sonntag nach Aschermittwoch) 

Die Stille und 
Abgeschiedenheit lieben 
Die Wüste als Ort des  
Alleinseins und der Barmherzigkeit 

Themenüberblick 

In dieser Woche hat uns unsere Reise durch die Fastenzeit zur geistlichen Übung der Stille und 
Abgeschiedenheit geführt. In unserer hektischen, schnelllebigen und von Medien geprägten Kultur 
können sowohl Stille als auch Abgeschiedenheit beinahe unmöglich erscheinen. Und doch sehen 
wir am Beispiel Jesu, der sich „oft an einsame Orte zurückzog und betete“ (Lukas 5,16), dass 
diese Praxis eine wichtige Rolle in unserer geistlichen Formung spielt. Jesus betete in den 
Evangelien immer wieder in Abgeschiedenheit – allein das ist Grund genug, es selbst zu 
versuchen! Wir sehen, dass Jesus besonders intensiv betete, wenn er vor großen Entscheidungen 
im Hinblick auf seinen Auftrag stand und die Führung seines Vaters suchte. Wir sehen ihn auch in 
die Wüste geführt, wo er vom Teufel versucht wurde, mit den Mächten des Bösen rang und 
siegreich aus der Wüste hervorging – erfüllt vom Heiligen Geist. 

Predigtleitfaden - Fastenzeit Seite  von 13 36



Der Autor und Priester Henri Nouwen beschreibt Stille und Abgeschiedenheit als „den 
Schmelzofen der Verwandlung“.  So wie Jesus sich regelmäßig zurückzog, um allein zu beten, 11

sind auch wir eingeladen, unsere eigenen Räume der Stille zu suchen – Gott, unserem Schöpfer, 
von Angesicht zu Angesicht zu begegnen und die Erneuerung von Herz und Denken zuzulassen, 
indem wir uns ihm im Gebet ganz hingeben. Henri Nouwen formuliert es so: „Abgeschiedenheit … 
ist der Ort, an dem Christus uns nach seinem Bild umgestaltet und uns von den vereinnahmenden 
Zwängen der Welt befreit.“  12

Die Suche nach Stille und Abgeschiedenheit kann sich anfühlen, als würden wir gegen den Strom 
unserer Kultur schwimmen. Doch das Beispiel der Wüstenväter und -mütter zeigt uns, dass es im 
Streben nach einem Leben mit Gott manchmal notwendig ist, sich bewusst gegen die 
vorherrschenden Trends der Gesellschaft zu stellen. Wie könnte es aussehen, Stille in unserer 
lauten Welt neu zu priorisieren? Wie könnten wir Abgeschiedenheit suchen, wenn wir durch 
moderne Technologie ständig erreichbar sind? In der heutigen Predigt wirst du diese geistliche 
Übung im Licht des Lebens Jesu in den Evangelien sowie anhand der Wüstenväter und -mütter 
entfalten – mit dem Ziel, Reflexion und Veränderung in der Gemeinde anzustoßen und sie letztlich 
herauszufordern, in dieser Woche erste kleine Schritte hin zu einer regelmäßigen Praxis von Stille 
und Abgeschiedenheit zu gehen. 

Eine Geschichte aus der Tradition der Wüstenväter und -mütter 
Der heilige Antonius verbrachte zwanzig Jahre in Abgeschiedenheit. Als er sie verließ, nahm er 
seine Abgeschiedenheit mit sich und teilte sie mit allen, die zu ihm kamen … Er war Christus so 
ähnlich geworden, so durchdrungen und strahlend von Gottes Liebe, dass sein ganzes Sein zum 
Dienst wurde … Barmherzigkeit ist die Frucht der Abgeschiedenheit und die Grundlage allen 
Dienstes.  13

Wichtige Bibelstellen 
 

 Jjjd  

Predigtleitfaden  
Das Beispiel Jesu 

„Wir leben tatsächlich in einer Welt, die an Abgeschiedenheit, Stille und Privatheit hungert – und 
deshalb auch an Meditation und echter Freundschaft.“  14

Wir leben vermutlich in der lautesten und geschäftigsten Zeit der Menschheitsgeschichte. 

 Henri J. M. Nouwen, The Way of the Heart. Ballantine Books, New York, 1981. p.3211

 Nouwen, The Way of the Heart. p.3212

 Nouwen, The Way of the Heart. p.32-3313

 C. S. Lewis, The Weight of Glory (William Collins, 2013)14

Predigtleitfaden - Fastenzeit Seite  von 14 36

Matthäus 4, 1-11 
Lukas 5, 15-16



Berichte legen nahe, dass Menschen ihre Mobiltelefone tausendfach am Tag berühren und viele 
Stunden mit dem Bildschirm ihres Smartphones verbringen. Du könntest die Gemeinde fragen, 
was wohl die Bildschirmzeit-App anzeigen würde, wenn sie jetzt – während du sprichst – 
nachsehen würden. 

Soziale Medien, Internetrecherchen, E-Mails und Textnachrichten sind jederzeit verfügbar, 
sodass wir im Laufe eines Tages kaum noch Zeit haben, still zu werden und uns vom Lärm und 
den Anforderungen einer chaotischen Welt zu lösen. 

Du kannst den Saal zu einem Moment der Stille einladen – vielleicht etwas länger, als es sich 
angenehm anfühlt. Bitte die Anwesenden, darüber nachzudenken, wie sie diese Stille erleben: 
Liegt Stille außerhalb unserer Komfortzone? 

Henri Nouwen, der bedeutende Priester, Professor, Autor und Theologe, sagte: „Ohne 
Abgeschiedenheit ist es nahezu unmöglich, ein geistliches Leben zu führen.“  15

Diese Wahrheit sehen wir im Leben und Dienst Jesu verkörpert: Er begann seinen Dienst in 
Stille und Abgeschiedenheit, vom Geist für vierzig Tage und Nächte in die Wüste geführt, und er 
trug seinen Dienst, indem er sich immer wieder an einsame Orte zurückzog, um zu beten. 

Lies beide Bibelstellen: Matthäus 4,1–11 und Lukas 5,15–16. 

Wenn es für Jesu geistliches Leben wesentlich war, sich zu lösen und bewusst Stille und 
Abgeschiedenheit zu suchen, dann gilt das ebenso für uns, wenn wir ihm nachfolgen. 

Wichtig ist: Jesus zog sich nicht nur zurück, um allein zu sein (so hilfreich das auch sein kann), 
sondern konkret, um zu beten. (Hier kann es hilfreich sein zu betonen, dass Stille und 
Abgeschiedenheit keine Persönlichkeitsmerkmale von Introvertierten sind, sondern eine 
wesentliche geistliche Übung für Menschen aller Persönlichkeitstypen und Prägungen.) 

Stille und Abgeschiedenheit als geistliche Übungen helfen uns, klarer zu sehen – und klarer 
gesehen zu werden. 

Stille und Abgeschiedenheit: Ein Ort zum Sehen und Loslassen 

Jesus verbrachte – wie viele andere biblische Gestalten (David, Mose, Elia, Josef, Paulus) – 
prägende Zeiten in der Abgeschiedenheit. 

Tatsächlich zeigt die Bibel Abgeschiedenheit, oft in Gestalt der Wüste, als einen der zentralen 
Orte der Verwandlung. Bemerkenswert ist, dass Jesus vom Geist in die Wüste geführt wurde 
(Matthäus 4,1). 

Abgeschiedenheit ist formend, weil sie dem Heiligen Geist Zeit und Raum gibt, tief zu wirken, 
während andere Stimmen, Belastungen, Erwartungen und Ablenkungen wegfallen, die unsere 
Aufmerksamkeit von Gott abziehen. 

In der Stille begegnen wir oft der Wahrheit über verzerrte Überzeugungen, Versuchungen und 
Motive in uns selbst. Dadurch erhält Gott Raum, diese Dinge aufzudecken und aus unserem 
Leben zu entfernen. 

Im Lärm und in der Geschäftigkeit der Welt ist es leicht, die Wahrheit dessen, was in uns liegt, 
zu ignorieren, zu überdecken oder zu betäuben. 

 Henri Nouwen, Devotional Classics: Selected Readings for Individuals and Groups, Edited by Richard. Foster and 15

James Smith (HarperCollins, 1993), p.81
Predigtleitfaden - Fastenzeit Seite  von 15 36



Es ist bedeutsam, dass Jesus in der Abgeschiedenheit der Wüste von Satan versucht wurde, 
seinen Auftrag und seine Identität losgelöst von seinem Vater zu verwirklichen. 

Stille und Abgeschiedenheit: Ein Ort, um gesehen zu werden und zu empfangen 

Abgeschiedenheit hilft uns, das Bild, das wir in den Augen der Welt abgeben, zur Ruhe kommen 
zu lassen, und uns tiefer davon überzeugen zu lassen, wer wir in den Augen Gottes sind. Wenn 
wir Gott diesen Raum geben, dürfen wir uns von ihm vollkommen gesehen fühlen – mit allen 
Ecken und Kanten – und dennoch geliebt wissen. 

C. S. Lewis sagte: „Wir sind Gott immer vollständig – und daher alle gleichermaßen – bekannt … 
doch obwohl dieses Gekanntsein sich nie verändert, kann sich die Qualität unseres 
Gekanntseins verändern … die Veränderung geschieht in uns … anstatt nur gekannt zu sein, 
zeigen wir uns, wir erzählen, wir stellen uns selbst zur Ansicht.“  16

Das Beispiel Jesu zeigt uns, dass er den Druck und die Erwartungen seines Dienstes dadurch 
bewältigte, dass er sich immer wieder zurückzog, um sich an seine Identität als geliebter Sohn 
zu erinnern und sich darin neu auszurichten – jene Zusage, die ihm bei seiner Taufe 
zugesprochen wurde, bevor er in die Wüste ging. 

Im Kern geht es bei Stille und Abgeschiedenheit darum, uns einen ablenkungsfreien Ort und 
eine ablenkungsfreie Zeit zu schenken, um unsere Aufmerksamkeit neu auf Gottes Liebe zu uns 
auszurichten. 

Mit der Zeit hilft uns diese geistliche Übung, weniger von den Erwartungen und dem Druck der 
Welt bestimmt zu werden, weil wir tiefer darin verwurzelt sind, dass wir von Gott geliebt sind. So 
werden wir immer mehr in das Bild Christi hineingeformt. 

Es wird berichtet, dass Antonius zwanzig volle Jahre in Abgeschiedenheit verbrachte. Die Frucht 
davon war, dass er von Gottes Liebe durchstrahlt wurde. Die Zeit in Stille und Abgeschiedenheit 
verwandelte ihn in einen Menschen mit tieferer Barmherzigkeit und größerer Liebe zu anderen. 
(Siehe das Antonius-Zitat oben.) 

Du kannst die Gemeinde an dieser Stelle daran erinnern, dass Stille und Abgeschiedenheit 
langsam sind und nicht auf Aufgaben oder Ergebnisse ausgerichtet. Gerade in einer Welt, die 
von schnellen Resultaten geprägt ist, kann sich diese Praxis zunächst schwierig und wenig 
fruchtbar anfühlen. Ziel ist es, Rhythmen einzuüben, in denen wir uns regelmäßig lösen und 
Stille und Abgeschiedenheit vor Gott praktizieren. Mit der Zeit werden diese Erfahrungen leichter 
und fruchtbarer. 

Die Stille suchen 

Zum Abschluss ist es hilfreich, sehr praktische Werkzeuge an die Hand zu geben, wie Menschen 
Stille und Abgeschiedenheit einüben können. 

Ermutige sie, mit kleinen, realistischen Schritten zu beginnen: 

Schaue diese Woche beim Morgenkaffee nicht auf dein Handy. 

Vereinbare einen Termin mit Gott in dieser Woche. Trage ihn in deinen Kalender ein, 
widerstehe aber dem Drang, ihn mit Aktivität zu füllen, und nutze diese Zeit für Stille und 
Abgeschiedenheit. 

Gehe spazieren, ohne Musik oder einen Podcast zu hören. 

 C. S. Lewis, Letters to Malcolm: Chiefly on Prayer. William Collins, 2020, S. 24.16

Predigtleitfaden - Fastenzeit Seite  von 16 36



Praktiziere täglich für ein paar Minuten Atemgebete: Wähle ein Wort oder einen kurzen 
Satz, zum Beispiel Abba (Einatmen) – Ich gehöre dir (Ausatmen), und wiederhole ihn im 
Rhythmus deines Atems, um deinen Geist auszurichten. 

Verzichte auf Musik auf dem Weg zur Arbeit am Morgen. 

Abschlussgebet / Segen 
 
In Psalm 46 werden wir eingeladen, Stille und Abgeschiedenheit zu suchen: „Seid still und erkennt, 
dass ich Gott bin!“ (V. 10) Franziskanische Mönche bezeichneten diesen Psalm als das Tor zum 
Gebet. Nutze diesen letzten Moment, um die Gemeinde in die Stille in der Gegenwart Gottes 
einzuladen. 

Herr, in einer Welt der Eile und Hast hilf mir, meine Seele zur Ruhe zu bringen, meinen 
Geist zu stillen und mein Herz auf dich auszurichten. In der Stille erinnere ich mich daran, 
dass du Gott bist – und das verändert alles. Lehre mich die unbeschwerten, nicht gehetzten 
Rhythmen deiner Gnade. Amen. 

Schließe mit einer Einladung, die kommende Woche gemeinsam unterwegs zu sein – mit den 
Morgengebeten in der Lectio 365 App und einer Vertiefung in Kleingruppen, mithilfe der 
Videoressourcen und Diskussionsleitfäden. 

Predigtleitfaden - Fastenzeit Seite  von 17 36



 

Woche 4 
(Der dritte Sonntag nach Aschermittwoch) 

Die Freiheit  
der Entsagung 
Die Wüste als Ort der  
Selbstverleugnung und Askese 

Themenüberblick 

In dieser Woche führt uns unsere Reise durch die Fastenzeit in die Wüste als Ort der 
Selbstverleugnung. Wir werden uns mit den Gefahren des Materialismus auseinandersetzen und 
uns stattdessen auf den himmlischen Schatz ausrichten, von dem Jesus in seiner bekanntesten 
Predigt spricht – der Bergpredigt (Matthäus 5–7). 

Die Wüstenväter und -mütter lebten ihren Glauben jeweils auf unterschiedliche Weise. Doch eines 
hatten sie alle gemeinsam: Sie lehnten die Anziehungskraft des Materialismus bewusst und 
entschlossen ab, indem sie einen asketischen Lebensstil annahmen – ein Leben der 
Selbstverleugnung. Auch wenn sie diesen Gedanken mitunter bis ins Extreme lebten, stellt ihr 
Beispiel eine wichtige Herausforderung für jeden Nachfolger Christi dar. Jesu Einladung an seine 
ersten Jünger gilt auch heute noch: Jesus nachzufolgen bedeutet, bereit zu sein, irdische 
Kleinigkeiten loszulassen, um ewigen Schatz zu gewinnen. 

Predigtleitfaden - Fastenzeit Seite  von 18 36



Eine der gefährlichsten Eigenschaften des Materialismus ist, wie unauffällig er Besitz von unseren 
Herzen ergreift. Was sich wie harmloser „Kram“ anfühlt, hat tatsächlich die Kraft, Gott in unseren 
Herzen und unserem Leben vom Thron zu stoßen. In besonders eindringlichen Worten warnt 
Jesus davor, dass Geld eine einzigartige Macht besitzt, Herrschaft über uns zu gewinnen 
(Matthäus 6,24). Der Theologe Walter Brueggemann bringt es so auf den Punkt: 

Der Weg des Mammon (Kapital, Reichtum) ist der Weg der Ware – ein Weg endlosen 
Begehrens, endloser Produktivität und endloser Rastlosigkeit ohne jeden Sabbat. Jesus lehrte 
seine Jünger, dass man nicht beides zugleich haben kann.  17

In einer Zeit von Wohlstand, Lieferung am nächsten Tag und Fast Fashion begegnet uns der Götze 
des Materialismus jeden Tag aufs Neue. Wie könnte es in dieser Fastenzeit aussehen, den Kräften 
von Konsumismus und Materialismus bewusst zu widerstehen? Welche kleinen Akte des 
Widerstands könnten wir jeweils wagen, während wir uns auf Ostern zubewegen? 

Die Wüste ist ein Ort der Einfachheit. Wenn wir mutig genug sind, ist sie eine Einladung des 
Heiligen Geistes, unser Leben zu entrümpeln – und damit auch unser Herz. Die Einladung dieser 
Woche lautet, die Fäuste zu öffnen: weniger willkommen zu heißen, während unzählige 
Werbebotschaften uns zu immer mehr Verlangen antreiben; Freiheit darin zu entdecken, Nein zu 
sagen, großzügig zu wählen und Freude an den einfachen Dingen des Lebens zu finden. 

Eine Geschichte aus der Tradition der Wüstenväter und -mütter 
Hyperichius sagte: „Armut freiwillig anzunehmen ist der Schatz des Mönchs. Darum, mein Bruder, 
sammle dir Schätze im Himmel, wo es unendlich viel Zeit zur Ruhe geben wird.“  18

Wichtige Bibelstellen 
 

 Jjjd  

Predigtleitfaden  
Schätze für jetzt vs. Schätze für die Ewigkeit  

Der durchschnittliche Mensch in der westlichen Welt ist jeden einzelnen Tag einer erstaunlich 
hohen Anzahl an Werbebotschaften ausgesetzt – einige Studien gehen von bis zu 10.000 
Werbeanzeigen täglich aus. 

Jede einzelne davon ist sorgfältig darauf ausgerichtet, an unseren Hoffnungen, Träumen oder 
Ängsten anzusetzen, um uns dazu zu bringen, etwas zu kaufen, jemandem zu folgen oder etwas 
zu tun, das unser Leben verbessern soll. 

Die Botschaft „Mehr besitzen, um glücklich, sicher und erfüllt zu sein“ steht im direkten 
Gegensatz zu dem, was wir aus dem Mund Jesu hören. 

 Walter Brueggemann, Sabbath as Resistance, New Edition with Study Guide: Saying No to the Culture of 17

Now (2017, Westminster John Knox Press), p. 11, Kindle Edition.

 Benedicta Ward, The Desert Fathers: Sayings of the Early Christian Monks (Penguin, 2003), p. 56.18

Predigtleitfaden - Fastenzeit Seite  von 19 36

Matthäus 6, 19-24 
Markus 10, 21



Lies Matthäus 6,19–21. 

Jesus spricht überraschend häufig über Geld und Besitz. Tatsächlich gehören sie zu seinen 
meistbehandelten Lehrthemen. 

Seine Botschaft ruft seine Nachfolger immer wieder dazu auf, ihr Leben zu vereinfachen, die 
Zerbrechlichkeit und letztliche Wertlosigkeit weltlicher Schätze zu erkennen und stattdessen 
einen Schatz zu suchen, der für die Ewigkeit bewahrt ist. 

In diesem Abschnitt geht Jesus sogar noch weiter (lies Verse 22–24) und sagt, dass Geld sehr 
leicht zum Götzen (oder falschen Gott) wird und Gottes Rolle und Funktion in unserem Leben 
einnimmt. 

Martin Luther beschrieb Götzen so: „Woran dein Herz hängt und worauf du dich verlässt, das ist 
eigentlich dein Gott und dein funktionaler Retter.“  Anders gesagt: Geld und Besitz werden 19

leicht zu dem Ort, von dem wir Sicherheit, Schutz und Bedeutung erwarten. 

Du könntest die Gemeinde fragen, auf welchen Besitz sie am schwersten verzichten könnte – 
Auto, Sparkonto, Haus, Kleidung, Make-up, Spielekonsole, Smartphone? 

Ob wir es wahrnehmen oder nicht: Wir alle leben in einer Kultur des „Hyper-Materialismus“ 
(verweise auf Pete Greigs Statistik aus dem Video dieser Woche über Syncletica von 
Alexandria, dass die globale Schönheitsindustrie einen unglaublichen Jahresumsatz von 600 
Milliarden US-Dollar hat) – sogar noch stärker als zur Zeit von Jesu Lehre. Sind wir uns der 
kulturellen Erzählung und der Anziehungskraft bewusst, die Besitz auf uns ausübt? 

Illustration: Hast du schon einmal bei starkem Wellengang im Meer gestanden und versucht, an 
einer Stelle zu bleiben? Je stärker die Wellen, desto mehr Kraft brauchst du, um dort zu bleiben, 
wo du sein möchtest. Ohne aktiven Widerstand wirst du an einen Ort getrieben, an dem du nicht 
sein willst. Die Wellen des Materialismus – und die falschen Versprechen, die sie mit sich 
bringen – sind in unserer Kultur zunehmend stark. Deshalb muss auch unser Widerstand 
entsprechend kraftvoll sein. 

Auch wenn sie auf uns heute mitunter radikal wirken, nahmen die Wüstenväter und -mütter die 
Warnungen Jesu ernst und nüchtern. Sie sind ein eindrückliches Beispiel dafür, wie man der 
weltlichen Anziehungskraft materieller Dinge widerstehen kann. Tatsächlich war eines der 
Merkmale aller Wüstenväter und -mütter ihre bewusste Entscheidung, weltlichen Reichtum 
abzulehnen und einfach zu leben. 

Lies die oben stehende Geschichte aus der Tradition der Wüstenväter und -mütter. 

Loslassen und Ergreifen / Ablegen und Sich-Freuen 

Es ist wichtig, sich daran zu erinnern, dass Jesus Menschen bei der Berufung in die Nachfolge 
zuerst zum Loslassen ruft; erst dann sind sie in der Lage, das zu ergreifen, was er ihnen 
schenken will. 

Lies Markus 10,21. 

Welche Dinge könnten dich daran hindern, Jesus nachzufolgen? Mit den Worten Martin Luthers 
gefragt: Woran hängt dein Herz? Wenn du deinen Online-Einkaufsverlauf, deinen Social-Media-
Feed oder deinen letzten Kontoauszug ansehen würdest – was würde das darüber aussagen, 
wo du Sicherheit oder Bedeutung suchst? 

 https://www.oxfordreference.com/display/10.1093/acref/9780191826719.001.0001/q-oro-ed4-0000686319

Predigtleitfaden - Fastenzeit Seite  von 20 36



Wie könntest du in dieser Woche „gegen die Strömung schwimmen“ oder beginnen, diese Dinge 
loszulassen, um Jesus entschiedener nachzufolgen? Könntest du auf den Kauf verzichten, auf 
den du lange gewartet und gespart hast? Könntest du ganz konkrete und greifbare Wege finden, 
großzügig gegenüber Menschen in deiner Umgebung zu sein, denen es weniger gut geht? 

In seinem Buch Playing God beschreibt Andy Crouch, dass Götzen immer dem Gesetz des 
abnehmenden Ertrags unterliegen. Sie versprechen Sicherheit und Schutz als Gegenleistung für 
das Vertrauen ihrer Verehrer und schenken anfangs tatsächlich ein Gefühl von Begeisterung und 
Freude. Doch mit der Zeit fordern sie immer mehr und geben immer weniger. Am Ende 
verlangen sie alles und geben kaum noch etwas zurück: „Alle Götzen beginnen damit, Großes 
für einen sehr kleinen Preis zu versprechen. Dann versagen sie zunehmend darin, ihre 
ursprünglichen Verheißungen einzulösen, während sie ihre – anfangs so vernünftig wirkenden – 
Forderungen nach Verehrung und Opfer immer weiter erhöhen. Am Ende versagen sie 
vollständig, während sie zugleich absolute Forderungen stellen. In den einprägsamen Worten 
des Psychiaters Jeffrey Satinover: ‚Götzen verlangen immer mehr und geben immer weniger, bis 
sie schließlich alles fordern und nichts mehr geben.‘“  20

Der Götze des Materialismus funktioniert auf dieselbe Weise. Es kann einen kurzen Kick der 
Begeisterung geben, wenn man etwas Neues erwirbt, von dem man glaubt, es werde glücklich 
machen. Doch oft hält dieses Gefühl nicht lange an, bevor schon das nächste „neue Ding“ nötig 
scheint. Dieser Kreislauf setzt sich fort – und je mehr man anhäuft, desto mehr scheint man zu 
brauchen, und desto weniger Freude bringt jeder weitere Kauf. 

Eines der wirksamsten Werkzeuge, die uns die Bibel gibt, um den Gott des Geldes vom Thron 
zu stoßen, ist Dankbarkeit. Ein dankbares Herz zu kultivieren bewirkt zwei Dinge: 

Es hilft uns wahrzunehmen und auszusprechen, wie viel wir bereits haben. Materialismus 
sagt uns, wir hätten nicht genug. Dankbarkeit erinnert uns daran, wie gesegnet wir wirklich 
sind. 

Dankbarkeit hilft uns, echte Freude und Zufriedenheit in den einfachen Dingen des Lebens 
zu entdecken: Natur, Essen, Familie. Wir merken, dass die tiefe Freude, nach der wir uns 
sehnen, oft schon in dem zu finden ist, was wir haben. 

Könntest du dir in dieser Woche bewusst Zeit nehmen, die vielen Segnungen wahrzunehmen 
und Gott dafür zu danken, die wir so oft als selbstverständlich hinnehmen? 

Könntest du dich für den Rest der Fastenzeit entscheiden, dein Konsumverhalten 
einzuschränken – zum Beispiel kein Coffee-to-go, keine neuen Kleidungsstücke usw.? 

Der Theologe Walter Brueggemann argumentiert, dass das Feiern des Sabbats ein wesentlicher 
Teil unseres Widerstands gegen den Götzendienst des Materialismus und Konsumismus ist: „In 
unserem heutigen Kontext des angstgetriebenen Hamsterrads ist die Feier des Sabbats ein Akt 
des Widerstands und zugleich eine Alternative. Sie ist Widerstand, weil sie sichtbar darauf 
besteht, dass unser Leben nicht durch die Produktion und den Konsum von Waren definiert 
ist.“  21

Fordere die Gemeinde heraus, darüber nachzudenken, den Sabbat während der verbleibenden 
Fastenzeit bewusster zu leben. Könnte ein wöchentlicher Sabbat (z. B. kein Arbeiten und kein 
Einkaufen) zu einen tragfähigen, regelmäßigen Übung für eure Gemeinschaft werden? 

 Andy Crouch, Playing God (IVP, 2013), p. 5620

 Walter Brueggemann, Sabbath as Resistance, (Westminster John Knox Press, 2017), preface xiv.21

Predigtleitfaden - Fastenzeit Seite  von 21 36



Abschlussgebet / Segen 
Dieses abschließende Gebet des Theologen Walter Brueggemann ist zutiefst herausfordernd. Du 
könntest erwägen, das Gebet als Handout auszuteilen, es auf der Leinwand einzublenden oder es 
per E-Mail zur weiteren persönlichen Reflexion im Laufe der Woche zur Verfügung zu stellen. 

Du bist der Gott, der nährt und versorgt. Du bist der Gott, der zusichert, dass wir mehr als 
genug haben, und wir zweifeln nicht daran, dass du das Verlangen eines jeden lebendigen 
Wesens stillst. 

Und doch – trotz dieser Zusage – ringen wir nach mehr Nahrung. Nachdem wir all unsere 
Körbe mit Manna gefüllt haben, suchen wir nach einem Überschuss – genug Bildung, um 
vorauszuplanen, genug Macht, um unseren Vorrat zu schützen, genug Öl, um diesen 
Schutz zu sichern. 

Und mitten hinein kommt dein Wort, dass wir das Brot teilen und die Hungrigen speisen 
sollen – auch die Geringsten, und damit dich selbst. 

Meist behalten wir unser Brot für uns, für unsere Nachbarn und unsere Freunde. Es kommt 
uns nur selten in den Sinn, unsere Feinde zu speisen, deinen Überfluss mit denen zu 
teilen, die uns bedrohen. 

Wir erinnern uns nicht oft daran, die zerstörerischen Kreisläufe der Feindseligkeit zu 
durchbrechen – durch freies Brot, durch freies Wasser, durch freien Wein, durch freie Milch. 

Bis wir uns erinnern, dass du der Geber aller guten Gaben bist – Gaben, die wir genießen 
dürfen und die wir teilen sollen. 

Bewege uns durch deinen Geist weg von ängstlichem Anhäufen hin zu kühner 
Großzügigkeit, damit das Teilen von Brot Frieden stiftet, das Teilen von Trank Gerechtigkeit 
schafft und Geben und Teilen die Welt öffnet und Fülle für alle verheißt. 

Das bitten wir, während wir zugleich über die Gabe deines Sohnes nachdenken, den wir als 
Brot und Wein empfangen und im Schmecken erfahren, dass wir vergeben und erneuert 
werden. 

Speise uns, bis wir nichts mehr begehren!  22

Schließe mit einer Einladung, die kommende Woche gemeinsam unterwegs zu sein – mit den 
Morgengebeten in der Lectio 365 App und einer Vertiefung in Kleingruppen, mithilfe der 
Videoressourcen und Diskussionsleitfäden. 

 Walter Brueggemann, Prayers for a Privileged People, (Abingdon Press, 2008), p. 123.22

Predigtleitfaden - Fastenzeit Seite  von 22 36



 

Woche 5 
(Der vierte Sonntag nach Aschermittwoch) 

Der törichte Weg  
der Weisheit 
Die Wüste als Ort der Offenbarung 

Themenüberblick 

Wir setzen unsere Reise durch die Fastenzeit in der Wüste fort und schließen uns den 
Wüstenvätern und -müttern an in ihrem Bemühen, gegen den vorherrschenden Strom der Kultur 
zu leben: Stille und Abgeschiedenheit zu suchen und in geistlicher Reife zu wachsen. In der 
heutigen Einheit richten wir unseren Blick auf die Kraft der Wüste, uns in Offenbarung und 
Weisheit hineinzuführen. 

Wir leben in einer Zeit, in der Social-Media-Influencer uns „das gute Leben“ versprechen: Sie 
präsentieren glänzende, stark bearbeitete Bilder ihrer Häuser und Familien und bieten uns all das 
an, was wir angeblich begehren sollten – im Tausch gegen zahlreiche Käufe oder Abonnements. 
Als Christen wissen wir jedoch, dass „das gute Leben“ tatsächlich auf einem schmalen Weg zu 
finden ist: ein gegenintuitiver, gegenkultureller Weg zu einem gelingenden Leben, der allein durch 
die Nachfolge Jesu führt. In 1. Korinther 1,24 nennt Paulus Christus „die Weisheit Gottes“. Wenn 
wir unser Leben auf seine Worte und auf himmlische Weisheit bauen, haben wir ein stabiles und 
sicheres Fundament. Folgen wir jedoch der Weisheit dieser Welt, werden wir feststellen, dass 
unser Leben prekären Sandburgen gleicht: schön und beeindruckend, aber gefährdet, sobald die 
Stürme des Lebens unweigerlich an unsere Tür klopfen. 

Predigtleitfaden - Fastenzeit Seite  von 23 36



Diese Woche macht deutlich, dass die Wüste nicht nur ein Rückzugsort aus der Welt ist, um Gott 
zu suchen; sie lehrt uns auch, wie wir gut in der Welt leben können. An den Wüstenorten der 
Begegnung mit Gott – im vertieften Hören auf sein Wort und in seiner Gegenwart – entdecken wir 
Gottes Weisheit und Offenbarung: „kostbarer als Rubine“ (Sprüche 8,11). Diese Weisheit führt uns 
dann aus der Wüste zurück in die Welt, ausgerüstet mit Offenbarung, um Veränderung in unserem 
Umfeld zu bewirken. 

Eine Geschichte aus der Tradition der Wüstenväter und -mütter 
„Wenn ihr eifrig danach strebt, zum Licht der geistlichen Erkenntnis zu gelangen – nicht aus eitler 
Ruhmsucht, sondern um bessere Menschen zu werden –, dann werdet ihr zuerst von der 
Sehnsucht nach jener Seligkeit ergriffen, von der wir lesen: ‚Selig sind, die reinen Herzens sind; 
denn sie werden Gott schauen.‘ … Es ist unmöglich, dass jemand, der sich dem Studium mit dem 
Ziel hingibt, den Beifall der Menschen zu erlangen, mit der Gabe wahrer Erkenntnis belohnt wird. 
Denn wer durch die Kette dieser Leidenschaft gebunden ist, wird gewiss auch von anderen 
Fehlern gefesselt sein – besonders vom Stolz. Und wenn er schon im Bereich praktischer und 
ethischer Erkenntnis scheitert, wird er erst recht nicht zu jener geistlichen Erkenntnis gelangen, die 
aus ihr hervorgeht. Seid daher in allem ‚schnell zum Hören, langsam zum Reden‘, damit nicht über 
euch komme, was Salomo festhält: ‚Siehst du einen Mann, der schnell mit Worten ist, so gibt es für 
einen Toren mehr Hoffnung als für ihn.‘ Und maßt euch nicht an, andere mit Worten zu lehren, was 
ihr nicht zuvor im Handeln vollzogen habt. Denn unser Herr hat uns durch sein Beispiel gelehrt; 
von ihm heißt es: ‚Jesus begann zu tun und zu lehren.‘ Achtet also darauf, nicht vorschnell zu 
lehren, bevor ihr gehandelt habt, und so zu denen zu gehören, von denen der Herr im Evangelium 
zu den Jüngern sagt: ‚Was sie euch sagen, das tut und haltet; aber nach ihren Werken handelt 
nicht, denn sie sagen es und tun es nicht …‘ Denn es ist das eine, eine bereite Zunge und eine 
elegante Sprache zu haben, und etwas ganz anderes, in das innerste Herz und Mark der 
himmlischen Worte einzudringen und mit dem reinen Auge der Seele tiefe und verborgene 
Geheimnisse zu schauen. Dies kann durch keine menschliche Gelehrsamkeit erlangt werden, … 
sondern allein durch Reinheit der Seele, durch die Erleuchtung des Heiligen Geistes.“  23

Wichtige Bibelstellen 
 

 Jjjd  

Predigtleitfaden  
Einleitung  

In seinem Bestseller aus dem Jahr 1987, The Closing of the American Mind, stellte Professor 
Allan Bloom einen bedeutenden kulturellen Wandel fest, den er bei Studierenden beobachtete, 
die neu an die Universität kamen: „So wie es heute ist, haben Studierende starke Vorstellungen 
davon, wie der perfekte Körper aussehen soll, und sie verfolgen dieses Ideal unermüdlich. Aber 

 Abba Nesteros, Johannes Cassian, Die Konferenzen des Johannes Cassian. Übersetzung und Anmerkungen von 23

Edgar C. S. Gibson. Aus der Selected Library of Nicene and Post-Nicene Fathers of the Christian Church (New York, 
1894; Aeterna Press, 2015), Konferenz 14, Kapitel IX.
Predigtleitfaden - Fastenzeit Seite  von 24 36

Matthäus 7, 24-29 
Sprüche 8, 1-21 
Jakobus 3, 13-18



… sie haben kein Bild mehr von einer perfekten Seele – und deshalb auch kein Verlangen 
danach.“  24

Beginne damit, über eine Krise der Weisheit in der heutigen Welt zu sprechen. Sich wandelnde 
Erzählungen über die Natur der Wahrheit machen es beinahe unmöglich, dass ein konsistenter 
und kohärenter ethischer Rahmen in der Gesellschaft Bestand hat. Dadurch wird praktische 
Weisheit für den Alltag sehr schwer erreichbar. 

Die Welt von heute ist eine verwirrende und komplexe moralische Landschaft, in der man sich 
orientieren muss. Soziale Medien vermitteln klare Bilder davon, wie Leben auszusehen hat 
(stark bearbeitet, schön, hohe Fitness, gesunde Ernährung), doch gleichzeitig scheint niemand 
wirklich zu wissen, wie man leben soll. Praktische, gottgegebene Weisheit wird dringend 
gebraucht. 

Sprüche 9,10 sagt: „Die Furcht des HERRN ist der Anfang der Weisheit …“. Anders gesagt: 
Wenn wir weise Menschen sein wollen, müssen wir unsere Suche bei der Quelle aller Weisheit 
selbst beginnen. Wir müssen damit anfangen, auf Gott zu schauen, ihn anzubeten und ihn über 
alles andere zu ehren. 

Die Furcht des HERRN unterscheidet sich grundlegend von einer Angst, die Sorgen hervorruft 
oder auf Bestrafung ausgerichtet ist. Sie beschreibt vielmehr eine ehrfürchtige Staunen und 
Anbetung. Den Herrn zu fürchten bedeutet, unser Leben mit Gott im Zentrum zu ordnen – 
anstelle von irgendetwas anderem. Es heißt, Gottes Göttlichkeit und unsere eigene 
Menschlichkeit anzuerkennen. Ein Leben, das von der Furcht des Herrn geprägt ist, ist ein 
gottzentriertes Leben. 

Allzu oft bauen wir unser Leben um andere Ängste herum auf: die Angst, einsam zu sein, nicht 
genug zu haben oder nicht gemocht zu werden. Die Wahrheit ist: Wir haben im Leben zwei 
Möglichkeiten – entweder wählen wir Gott als Mittelpunkt unseres Lebens, oder etwas anderes 
wird diesen Platz einnehmen. 

Es ist leicht, unser Leben um irdische Ängste und Wünsche zu zentrieren. Doch wenn wir Jesus 
nachfolgen wollen, gibt es nur einen Weg, der zu einem erfüllten und weisen Leben führt: der 
Weg, der Gott konsequent ins Zentrum stellt. 

Auf Fels gebaut 

Lies Matthäus 7,24–29. 

Lege Jesu Gleichnis von den klugen und törichten Bauleuten aus. 

Fordere die Gemeinde heraus, über ihr Fundament nachzudenken: Treffen sie täglich 
Entscheidungen, die sie auf dem festen Fundament Christi verankern? Oder haben sie sich in 
weltliches Denken und Leben verstricken lassen und beziehen ihren moralischen Kompass und 
ihr Verständnis von Erfolg eher aus den Medien und der umgebenden Kultur als aus der Schrift? 

Jesu Weisheit für ein festes Fundament und ein gelingendes Leben lautet: „Diese meine Worte 
hören“ und „sie in die Tat umsetzen“. 

Der Autor und Pastor Daniel Grothe sagt dazu: „In dem Maß, in dem wir uns Jesus hingeben, 
werden wir auch im gleichen Maß in Weisheit wachsen.“  25

 Alan Bloom, The Closing of the American Mind (Simon and Schuster, 1987), p. 25.24

 25

Predigtleitfaden - Fastenzeit Seite  von 25 36



Wie können wir uns in dieser Fastenzeit in größerem Maß Jesus hingeben? 

Führe die Gemeinde durch die Bedeutung beider Schritte: hören und handeln. 

Um zu hören, brauchen wir den regelmäßigen Rückzug in die Wüste – an den Ort von Stille und 
Abgeschiedenheit –, um auf das Wort zu hören und darüber nachzudenken. Um zu handeln, 
müssen wir in die Welt zurückkehren und so leben, wie Jesus es uns gelehrt hat. 

Während Jesus auf der Erde lebte, lehrte und handelte er als einer, der Weisheit in Person war. 
Seine Weisheit war so tief, dass die Menschen fragten: „Was ist das für eine Weisheit, die ihm 
gegeben ist?“ (Markus 6,2). Je mehr wir in unserer Beziehung zu Jesus wachsen, desto mehr 
werden auch wir auf dem Weg der Weisheit gehen – und unser Leben wird dieselbe Frage 
hervorrufen: „Was ist das für eine Weisheit, die ihm/ihr gegeben ist?“ 

Zwei Arten von Weisheit 

Lies Jakobus 3,13–18. 

Der Jakobusbrief unterscheidet zwei Arten von Weisheit: eine kommt vom Himmel, die andere 
aus der Welt. Himmlische Weisheit ist gegenintuitiv, selbsthingebend und in Demut verwurzelt. 
Die „dämonische“ Weisheit hingegen ist von bitterem Neid geprägt, bringt Unordnung hervor und 
wurzelt in selbstsüchtigem Ehrgeiz. 

Fordere die Gemeinde heraus, über ihre alltägliche Weisheit nachzudenken: Wie handeln sie im 
Alltag? Wie treffen sie Entscheidungen? Sind diese von Eigeninteresse bestimmt? Gibt Ehrgeiz 
häufiger den Ausschlag als Demut? 

Nimm Bezug auf das Zitat der Wüstenväter und -mütter. 

Lade die Gemeinde ein, diese Fastenzeit zu nutzen, um sich tiefer in der biblischen Weisheit als 
ihrem Fundament zu verwurzeln. 

Jakobus beschreibt die himmlische Weisheit so: Sie ist „rein, friedliebend, gütig, nachgiebig, voll 
Barmherzigkeit und guter Früchte, unparteiisch und aufrichtig“. Sie bringt „Friedenstifter hervor, 
die in Frieden säen und eine Ernte der Gerechtigkeit ernten“ (V. 17–18). 

Wie könnte diese Weisheit konkret in eurem kirchlichen Kontext aussehen? In der Gemeinde – 
an den Arbeitsplätzen der Menschen und in eurer lokalen Gemeinschaft? 

Die Weisheit ruft 

Sprich der Gemeinde Mut zu mit dieser ermutigenden Wahrheit: Biblische Weisheit steht allen 
zur Verfügung, die bereit sind zuzuhören. 

Lies Sprüche 8,1–21. 

Die Sprüche beschreiben Weisheit als eine, die „ruft“, und Einsicht als eine, die „ihre Stimme 
erhebt“. Biblische Weisheit ist kein schwer fassbares oder verborgenes Konzept; sie ruft laut. 
Verbinde dies mit dem Thema der Wüste: Wir suchen die Stille der Wüste, um die Stimme der 
Weisheit und Einsicht hören zu können. 

Der Pastor und Autor Daniel Grothe sagt: „Weisheit darf nicht mit unserer heutigen Faszination 
für positive Tipps, Lifehacks und Fünf-Schritte-Strategien verwechselt werden, um das Leben 
erfolgreicher zu meistern … Weisheit ist spezifischer … Weisheit wird gefunden, wenn wir Jesus 

Predigtleitfaden - Fastenzeit Seite  von 26 36



anbeten – und nur dann –, Jesus, das fleischgewordene Wort Gottes.“  Wenn wir in Weisheit 26

wachsen wollen, muss unsere Reise mit Anbetung beginnen. 

Sprich darüber, was es bedeuten könnte, „euer Herz darauf zu richten“, biblische Weisheit zu 
gewinnen (Sprüche 8,5). Mache einige praktische Vorschläge, zum Beispiel: 

Könntest du in dieser Woche eine strengere Grenze für deine Bildschirmzeit setzen, um 
das Echo anderer Stimmen zu reduzieren, die dir sagen wollen, wie du leben sollst? 

Könntest du auf deinem Arbeitsweg ein christliches Hörbuch, einen Podcast oder die Bibel 
hören, um deinen Geist mit weisen Worten zu füllen? 

Könntest du versuchen, Bibelverse auswendig zu lernen, sodass Gottes Wort in deinem 
Denken und Herzen präsent ist, wenn du es brauchst? 

Abschlussgebet / Segen 
Wir können kein Leben voller Weisheit und Offenbarung führen ohne Gott. Er ist unsere Quelle, 
unsere Stärke und unser Wegweiser. Leite ein abschließendes Gebet an, geschrieben von Patrick 
von Irland, dessen Gedenktag in dieser Woche begangen wird: 

Ich erhebe mich heute 
durch eine mächtige Kraft, die Anrufung der Dreieinigkeit, 
durch den Glauben an die Dreiheit, 
durch das Bekenntnis zur Einheit 
des Schöpfers der Schöpfung. 

Ich erhebe mich heute 
durch Gottes Kraft, die mich lenkt, 
Gottes Macht, die mich trägt, 
Gottes Weisheit, die mich führt, 
Gottes Auge, das vor mir sieht, 
Gottes Ohr, das mich hört, 
Gottes Wort, das für mich spricht, 
Gottes Hand, die mich bewahrt. 

Christus, der mich heute schützt … 
Christus mit mir, Christus vor mir, Christus hinter mir, 
Christus in mir, Christus unter mir, Christus über mir, 
Christus zu meiner Rechten, Christus zu meiner Linken, 
Christus, wenn ich mich niederlege, Christus, wenn ich mich setze, 
Christus, wenn ich mich erhebe, 
Christus im Herzen jedes Menschen, der an mich denkt, 
Christus im Mund eines jeden, der von mir spricht, 
Christus in jedem Auge, das mich sieht, 
Christus in jedem Ohr, das mich hört.  27

Schließe mit einer Einladung, die kommende Woche gemeinsam unterwegs zu sein – mit den 
Morgengebeten in der Lectio 365 App und einer Vertiefung in Kleingruppen, mithilfe der 
Videoressourcen und Diskussionsleitfäden. 

 Grothe, Chasing Wisdom, S. 4526

 Prayer of St Patrick, How the Irish Saved Civilization, Thomas Cahill, (Hodder and Stoughton, 2018), pp. 116–119.27

Predigtleitfaden - Fastenzeit Seite  von 27 36



 

Woche 6 
(Der fünfte Sonntag nach Aschermittwoch) 

Den Weg der  
Demut wählen 
Die Wüste als Ort ohne Verstellung 

Themenüberblick 

In dieser Woche führt uns unsere Reise durch die Fastenzeit zum Thema Demut. Unser Fokus 
liegt dabei auf einem Text, der weithin als der älteste Teil des Neuen Testaments gilt. Philipper 2,5–
11 wird von vielen Bibelwissenschaftlern als ein Lied oder Gedicht der frühen Kirche angesehen, 
das regelmäßig im Gottesdienst rezitiert wurde. Es ist ein Hymnus über Christus Jesus, der sich 
selbst erniedrigte, Mensch wurde, einen Verbrechertod starb und schließlich zur Rechten Gottes 
erhöht wurde. Dieser Text bringt die radikalsten und grundlegendsten Wahrheiten über das Wesen 
Gottes zum Ausdruck, wie wir sie in der Person Jesu entdecken. Faszinierenderweise sehen wir 
jedoch anhand der Art und Weise, wie Paulus diesen Hymnus im Zusammenhang des 
Philipperbriefes verwendet – konkret mit Blick auf die Beziehungen der Christen untereinander –, 
dass dieser große Demutshymnus nicht nur von Jesus handelt, sondern auch von uns. In der 
Vorstellung des Paulus dienten Leben und Tod Christi als Vorbild, nach dem wir leben sollen. So 
sieht Liebe aus: Selbstverleugnung und selbsthingebendes Handeln zugunsten anderer. 

In einer Welt, in der unser Wertgefühl scheinbar an der Größe unserer Plattform gemessen wird – 
in der der flüchtige Reiz des „Viralgehens“ für jeden greifbar scheint, der den richtigen Code knackt 
(die nächste große Nummer werden, gesehen werden, bewundert werden, Applaus bekommen, 

Predigtleitfaden - Fastenzeit Seite  von 28 36



jemand sein) –, richtet uns das Beispiel Jesu neu aus auf die Wahrheit, dass im Herzen des 
Universums eine andere Logik gilt. Erfolg zeigt sich darin, tiefer zu gehen, nicht größer zu werden. 
Erfolg sieht aus wie Dienst, nicht wie Berühmtheit. Nur das Christentum erhebt den Anspruch, dass 
der allmächtige Gott demütig ist – demütig genug, Diener zu werden, demütig genug, einen 
schändlichen Tod am römischen Kreuz zu sterben. 

Macht ist für das menschliche Herz oft ein großes Problem. In den berühmten Worten von Lord 
Acton heißt es: „Macht korrumpiert, absolute Macht korrumpiert absolut.“  Und doch zeigt Jesus 28

einen anderen Umgang mit Macht: Je mehr Macht man erhält, desto mehr bekommt man die 
Möglichkeit, zu dienen. 

In dieser Einheit werden wir das Wesen wahrer biblischer Demut erkunden. Wir werden sehen, 
dass Demut nicht bedeutet, uns selbst kleinzumachen. Vielmehr verankern wir unsere Identität – 
indem wir unseren Blick auf Gott richten – jenseits unserer selbst. Wir treten ein in eine Identität, 
die im Leben und Wirken Christi geformt ist. Dadurch können wir die Worte des Vaters, die bei 
Jesu Taufe über ihm ausgesprochen wurden – „Dies ist mein geliebter Sohn, an dem ich 
Wohlgefallen habe“ (Matthäus 3,17) – auch über unsere eigene Identität annehmen. Diese Zusage 
erlaubt es uns, ehrlich damit umzugehen, dass wir alle noch Menschen auf dem Weg sind. Wir 
dürfen so, wie wir sind, vor den Vater treten, der uns liebt, und in Demut eingestehen, dass wir 
unvollkommen sind. Und wunderbarerweise erfahren wir im vollen Licht der liebenden Gegenwart 
Gottes eine Befreiung von der Selbstfixierung, die uns ständig um uns selbst kreisen lässt. 
Stattdessen entdecken wir die Schönheit dessen, was Pastor Tim Keller die „Freiheit der 
Selbstvergessenheit“ nennt.  Wenn sich unser Blick von uns selbst weg hin zu Gott richtet, 29

werden wir fähig, Menschen zu lieben, die wir zuvor so leicht verurteilt haben. 

Eine Geschichte aus der Tradition der Wüstenväter und -mütter 
„Ein Einsiedler wurde gefragt: ‚Was ist Demut?‘ Er antwortete: ‚Demut ist ein großes Werk – ein 
Werk Gottes. Der Weg der Demut besteht darin, körperliche Arbeit auf sich zu nehmen, sich selbst 
als Sünder zu erkennen und sich zum Diener aller zu machen.’ Ein Bruder fragte: ‚Was bedeutet 
es, der Diener aller zu sein?‘ Er antwortete: ‚Der Diener aller zu sein heißt, nicht auf die Sünden 
der anderen zu schauen, sondern stets auf die eigenen Sünden zu blicken und ohne Unterlass zu 
Gott zu beten.‘“  30

Wichtige Bibelstellen 
 

 Jjjd  

 Andy Crouch, Playing God (IVP, 2013), p. 44.28

 Tim Keller, The Freedom of Self-Forgetfulness (10 Publishing, 2012).29

 Andrew Arndt, Streams in the Wasteland: Finding Spiritual Renewal with the Desert Fathers and Mothers (NavPress, 30

2022. Kindle edition), pp. 201–202.
Predigtleitfaden - Fastenzeit Seite  von 29 36

Matthäus 20, 28 
Philipper 2, 5-11 
Römer 12, 10



Predigtleitfaden  
Ein demütiger Gott  

Am Höhepunkt von Indiana Jones 3 – Der letzte Kreuzzug muss Indy drei Prüfungen bestehen, 
um den Heiligen Gral zu erreichen. Die erste Prüfung trägt den Namen „Der Atem Gottes“. Da 
ein Scheitern den sicheren Tod bedeutet, hat er nur einen einzigen Hinweis: „Nur der reuige 
Mann wird bestehen.“ Im entscheidenden Moment, als Wind den Raum erfüllt, geht er auf die 
Knie – in eine Haltung der Demut. Um Haaresbreite entgeht er dabei zwei großen kreisenden 
Sägeblättern. Die Szene ist großes Kino, stolpert aber zugleich über eine zentrale Wahrheit im 
Herzen der Bibel: Jesus nachzufolgen beginnt mit Demut. Je mehr wir in der Offenbarung Gottes 
wachsen, desto mehr werden wir uns im Gottesdienst auf die Knie begeben. Je mehr wir Gottes 
Größe erkennen, desto mehr wächst auch unsere Demut. 

Demut hält Gott an seinem rechtmäßigen Platz: Sie erkennt ihn als den Schöpfer des 
Universums und als den Herrn unseres Lebens an. Umgekehrt geraten unsere Leben aus dem 
Gleichgewicht, wenn Stolz uns dazu bringt, uns selbst ins Zentrum des Universums zu stellen. 

Das geschieht sehr leicht. Tatsächlich ist es eine Falle, in die die Menschheit seit Anbeginn 
tappt. Die erste Versuchung bestand darin, Gott ungehorsam zu sein und durch das Essen der 
verbotenen Frucht zu versuchen, „wie Gott zu werden“. 

In der Generation der sozialen Medien kann die Anzahl unserer Follower auf den verschiedenen 
Plattformen leicht das Feuer des Stolzes in unserem Leben entfachen. Wir fühlen uns 
erfolgreich, wenn uns viele Menschen „folgen“, und werden zunehmend ängstlich und unsicher, 
wenn sie es nicht tun. So oder so leben wir unter einem ständigen Druck, unser Leben so 
darzustellen, dass andere uns ihre Zustimmung schenken – indem sie auf „Gefällt mir“ oder 
„Folgen“ klicken. 

In starkem Kontrast dazu zeigt Paulus einen völlig anderen Umgang mit Erfolg. Obwohl er in 
seiner Welt ein Mann von großem Status und Ansehen war, sehen wir nach seiner Begegnung 
mit Jesus auf dem Weg nach Damaskus eine radikale Verwandlung: vom Stolz zur aufrichtigen 
Demut. 

Paulus beschreibt sich selbst in seinen Briefen folgendermaßen: „Ich bin der geringste der 
Apostel“ (1. Korinther 15,9), „der Allergeringste unter allen Heiligen“ (Epheser 3,8), „der größte 
der Sünder“ (1. Timotheus 1,15). Interessanterweise stammen diese Aussagen aus den Jahren 
59 n. Chr., 63 n. Chr. und 64 n. Chr. Je mehr Paulus im Glauben reift, desto tiefer scheint er in 
eine Haltung der Demut hineinzuwachsen. Er wird verwandelt von dem arroganten Mann, dem 
wir zu Beginn der Apostelgeschichte begegnen, zu einem Menschen, der sich seiner eigenen 
Schwächen zutiefst bewusst ist und doch ein Leben führt, das Gott so gut wie möglich 
verherrlicht. Wichtig ist: Paulus wird nicht zunehmend unsicher; vielmehr verlagert sich seine 
Sicherheit weg von sich selbst und seinen Leistungen und wird tiefer in der Person Christi 
verankert. 

Je näher wir Christus kommen, desto mehr wird die Frucht der Demut in unserem Leben 
aufblühen. 

Dem Autor Phillips Brooks wird folgender Satz zugeschrieben: „Der wahre Weg zur Demut 
besteht nicht darin, sich so weit zu beugen, bis man kleiner ist als man selbst, sondern darin, in 
seiner wirklichen Größe vor einer höheren Wirklichkeit zu stehen, die einem zeigt, wie klein die 

Predigtleitfaden - Fastenzeit Seite  von 30 36



eigene Größe tatsächlich ist.“  Deshalb spielt Anbetung eine entscheidende Rolle auf unserem 31

Weg zu reifender Demut. 

Dieses Verständnis spiegelt sich auch in vielen Schriften der Wüstenväter und -mütter wider 
(siehe die Geschichte oben). Sie glaubten, dass es großen Gewinn bringt, sich der eigenen 
Sündhaftigkeit und Zerbrochenheit bewusst zu werden, um sich immer wieder neu auf die Liebe 
und Gnade Gottes zu werfen – und um davor bewahrt zu werden, einen Bruder oder eine 
Schwester zu verurteilen. Gleichzeitig befreit uns das aus dem Gefängnis, die Zustimmung 
anderer Menschen zu brauchen. 

Demut ist oft schwer zu verstehen und wird nicht selten missverstanden. Sie ist kein Mittel, um 
sich ständig selbst niederzumachen oder sich als dauerhaften Versager zu fühlen. C. S. Lewis 
formulierte es hilfreich so: „Demut bedeutet nicht, weniger von sich selbst zu denken, sondern 
weniger an sich selbst zu denken.“  32

Wir sehen das kraftvoll im Leben Jesu selbst. In Philipper 2,5–11 finden wir wahrscheinlich den 
ältesten Abschnitt des Neuen Testaments. Bibelwissenschaftler sind sich weitgehend einig, dass 
es sich hier nicht um einen Text von Paulus selbst handelt, sondern um ein Lied oder einen 
Hymnus der frühen Kirche, den Paulus zitiert. 

Lest Philipper 2,5–11. 

Jesus war von seinem Wesen her Gott. Er hatte keinerlei Identitäts- oder Selbstwertprobleme. In 
seinem Dienst war er sich seiner Identität als Sohn Gottes vollkommen bewusst. Und doch 
nutzte er seine Macht nicht, um Status zu gewinnen, sondern um anderen zu dienen. 

Ausweichen, um zu dienen 

Der Abschnitt im Philipperbrief enthält tief beeindruckende christologische Aussagen über die 
Person Jesu. Doch das war nicht der Hauptgrund, warum Paulus ihn in seinen Brief 
aufgenommen hat. Der Text beginnt mit einer klaren Ermahnung: „Seid untereinander so 
gesinnt, wie es dem Leben in Christus Jesus entspricht …“ 

Dieser Abschnitt will uns nicht nur beeindrucken, sondern ruft uns ganz konkret dazu auf, Jesu 
Beispiel der Demut nachzufolgen, dem, der „nicht gekommen ist, um sich dienen zu lassen, 
sondern um zu dienen“ (Matthäus 20,28). 

Paulus verwendet diesen Text, um zu zeigen, wie wir als Mütter, Väter, Söhne, Töchter, Brüder, 
Schwestern, Gemeindemitglieder und Arbeitskollegen leben sollen. Seine Anwendung betrifft 
unsere Beziehungen. 

	 •	 In der Theologie des Paulus ist das Kreuz nicht nur der Weg zum Leben (Erlösung), 
sondern auch ein Vorbild dafür, wie wir leben sollen (Ethik): indem wir unser Leben in 
selbsthingebender Liebe für andere hingeben. 

Im Römerbrief bringt Paulus denselben Gedanken anders zum Ausdruck, wenn er sagt: „Einer 
komme dem anderen mit Ehrerbietung zuvor“ (Römer 12,10). Richtig gelebte Demut bedeutet 
nicht, dass wir weniger von uns selbst halten, sondern dass wir mehr an Gott denken und die 
Bedürfnisse anderer höher achten als unsere eigenen. 

 https://bridgepointtoco.com/messages/jesus-is-unending-life/?31

enmse=1&enmse_o=1&enmse_c=0&enmse_p=9&enmse_mid=99&enmse_spid=2&enmse_sds=0

 C. S. Lewis, Mere Christianity, (Collins, 2012).32

Predigtleitfaden - Fastenzeit Seite  von 31 36



Schließe mit der Geschichte von Thomas von Kempen: Thomas von Kempen lebte ein 
einfaches Leben als Priester. Er widmete sich alltäglichen Aufgaben wie Kochen, Putzen, 
Gärtnern und dem Unterrichten neuer Novizen durch kurze Briefe. Er starb ein Leben, das viele 
als unscheinbar bezeichnen würden. Nach seinem Tod wurden seine Briefe gesammelt und zu 
einem Buch zusammengefasst, das wir heute als Nachfolge Christi kennen. Dieses Werk wurde 
zu einem der einflussreichsten Bücher geistlicher Prägung und ist möglicherweise – nach der 
Bibel – das zweitmeistverbreitete Buch der Christenheit. Eine Zeile daraus bringt die Demut, mit 
der Thomas von Kempen lebte, treffend auf den Punkt: „Liebe es, unbekannt zu sein und für 
nichts geachtet zu werden.“  33

Wie könnten wir in dieser Woche ein demütiges Herz kultivieren? 

Nimm dir Zeit, in der liebenden Gegenwart Gottes ehrlich mit deinen Kämpfen und Sünden 
zu sein. Empfange seine Liebe an den Stellen deiner Zerbrochenheit und 
Unvollkommenheit. 

Wo arbeitest du hart daran, die Anerkennung anderer zu bekommen? Soziale Medien sind 
oft ein guter erster Prüfstein. 

Behandelst du Menschen, die du gesellschaftlich unter dir einordnest, mit demselben 
Respekt wie diejenigen über dir? Begegnen dein Chef und eine Servicekraft im Restaurant 
dir mit der gleichen Würde? 

Könntest du in dieser Woche zulassen, dass jemand anderes für etwas belohnt wird, das 
du getan hast? 

Könntest du diese Woche mehr zuhören als reden? 

Könntest du dich bewusst dafür entscheiden, die Toilette zu putzen, ohne jemandem davon 
zu erzählen? 

Abschlussgebet / Segen 
Ein Bundesgebet in der wesleyanischen Tradition: 

Ich gehöre nicht mehr mir selbst, sondern dir. Stelle mich zu dem, was du willst, und stelle 
mich zu denen, bei denen du mich haben willst. Setze mich zum Tun ein, oder zum Leiden. 
Lass mich für dich gebraucht werden oder für dich beiseitegestellt. Gelobt um deinetwillen 
oder kritisiert um deinetwillen. Lass mich erfüllt sein, lass mich leer sein. Lass mich alles 
haben, lass mich nichts haben. Ich übergebe dir alles frei und ganz zu deiner Ehre und zu 
deinem Dienst. Und nun, o wunderbarer und heiliger Gott, Schöpfer, Erlöser und Erhalter, 
du bist mein, und ich bin dein. So sei es. Und der Bund, den ich auf Erden geschlossen 
habe, der werde auch im Himmel geschlossen. Amen. 

Schließe mit einer Einladung, die kommende Woche gemeinsam unterwegs zu sein – mit den 
Morgengebeten in der Lectio 365 App und einer Vertiefung in Kleingruppen, mithilfe der 
Videoressourcen und Diskussionsleitfäden. 

 Thomas à Kempis, The Imitation of Christ, Translated by Rev. William Benham, p. 4, Kindle Edition.33

Predigtleitfaden - Fastenzeit Seite  von 32 36



 

Woche 7 
(Palmsonntag) 

Die Lektionen  
der Wüste 
Eintritt in die Karwoche 

Themenüberblick 

Heute ist Palmsonntag – er markiert den letzten Sonntag der Fastenzeit. In der kommenden 
Woche feiern wir die Auferstehung Jesu Christi von den Toten: den Sieg über Sünde und das Böse 
und den Moment, der die Geschichte für alle Menschen und für alle Zeiten verändert hat. 

Der Palmsonntag erinnert an den triumphalen Einzug Jesu in Jerusalem. Jesus reitet auf einem 
schlichten Esel in die Stadt ein und erfüllt damit eine 500 Jahre alte Prophetie aus dem Buch 
Sacharja. Begleitet wird er von messianischen Ausrufen wie „Hosanna“ und einem Weg, der mit 
Palmzweigen und Kleidern bedeckt ist. Es ist ein Schauspiel, das eines Königs würdig ist – Gottes 
König. In vielerlei Hinsicht entzündet der Jubel dieses Moments die Zündschnur eines 
Pulverfasses, das kurz darauf in der Hauptstadt explodieren wird. Denn weniger als eine Woche 
später wird Jesus verhaftet, und die Menge wird sich gegen ihn wenden: Die Rufe der 
Verherrlichung werden durch Forderungen nach seiner Hinrichtung ersetzt. 

Indem wir auf die Veränderung schauen, die wir bei den Menschenmengen rund um Jesus in der 
Karwoche beobachten, wollen wir erkunden, wie geistliche Reife uns von Unbeständigkeit zu 
Treue führt. Wir fragen danach, wie wir uns weiterhin von den Wüstenvätern und -müttern 

Predigtleitfaden - Fastenzeit Seite  von 33 36



inspirieren lassen können – von Menschen, die sich bewusst entschieden, Entbehrung 
anzunehmen, sich von den Massen und von dem Abfall zu entfernen, den sie in der Kirche ihrer 
Zeit wahrnahmen, um stattdessen eine ungeteilte Hingabe an Gott zu leben. 

Am kommenden Sonntag richten wir unseren Blick auf die wunderbaren und tiefgreifenden 
Auswirkungen der Auferstehung Jesu von den Toten. Bevor wir jedoch dorthin gelangen, besteht 
das Ziel dieses Morgens darin, die gesamte Predigtreihe noch einmal bewusst zu reflektieren und 
die Gemeinde zu ermutigen, „die Lektionen der Wüste mitzunehmen“, wenn sich die Fastenzeit 
ihrem Ende nähert. Es geht darum, sich Zeit zu nehmen, um über all die Werkzeuge 
nachzudenken, die wir kennengelernt haben, und über die Offenbarungen, die wir sowohl über 
Gott als auch über uns selbst empfangen haben. Und dann zu entscheiden, welche neuen 
geistlichen Praktiken und Rhythmen wir als Teil unserer weiteren geistlichen Formung beibehalten 
oder neu einüben wollen. Deshalb ist es sinnvoll, einen bedeutenden Teil dieses Morgens darauf 
zu verwenden, die verschiedenen Themen der letzten sechs Wochen noch einmal aufzugreifen 
und zu fragen, was Menschen angesprochen und berührt hat – sowohl als Gemeinde insgesamt 
als auch ganz persönlich. Wenn es passt, könntest du auch einige vertraute Personen bitten, ihre 
Erfahrungen oder Reflexionen zu teilen. 

Eine Geschichte aus der Tradition der Wüstenväter und -mütter 
„Dies also sollte unser Hauptanliegen sein und das feste Ziel unseres Herzens, nach dem wir 
unablässig streben: dass die Seele stets an Gott und an den himmlischen Dingen festhält. Alles, 
was dem fremd ist – wie groß es auch erscheinen mag –, sollte an zweite Stelle rücken oder sogar 
als unbedeutend gelten, ja vielleicht sogar als schädlich betrachtet werden.“  34

Wichtige Bibelstellen 
 

 Jjjd  

Predigtleitfaden  
Einführung zum Palmsonntag  

Heute erreichen wir auf unserer Reise durch die Fastenzeit den Palmsonntag – lies Matthäus 
21,1–11. 

Dieser Tag markiert einen wichtigen Moment im Kirchenjahr: Jesus zieht auf dem Rücken eines 
Esels in Jerusalem ein. Die Menschenmengen rufen: „Hosanna dem Sohn Davids“, „Gesegnet 
sei, der da kommt im Namen des Herrn“, „Hosanna in der Höhe“, während sie ihre Mäntel oder 
Palmzweige auf den Weg legen, über den Jesus reitet. 

Die Symbolik und die prophetische Erfüllung dieses Moments sind reichhaltig: 

Der Lobpreis der Menge greift direkt Psalm 118,25–26 auf, der das Kommen des Messias 
ankündigt. 

 Johannes Cassian, Die Konferenzen des Johannes Cassian. Übersetzung und Anmerkungen von Edgar C. S. Gibson. 34

Aus der Selected Library of Nicene and Post-Nicene Fathers of the Christian Church (New York, 1894; Aeterna Press, 
2015), Abba Moses, Konferenz 1, Kapitel VIII.
Predigtleitfaden - Fastenzeit Seite  von 34 36

Matthäus 21, 1-11 
Sacharja 9, 9 
Hosea 2, 14.16-17



Das Ausbreiten von Mänteln auf der Straße war eine königliche Geste, wie wir sie bei der 
Krönung von König Jehu sehen (2. Könige 9,13). 

Dass Gottes neuer König auf einem Esel nach Jerusalem einzieht, wurde von Sacharja 
vorhergesagt (450–500 Jahre zuvor). Lies Sacharja 9,9. 

Die messianischen Implikationen dieses Geschehens lösten Wut und Feindseligkeit bei den 
religiösen Führern aus. Von diesem Moment an baut sich die Spannung deutlich auf und führt 
weniger als eine Woche später zu Jesu Verhaftung und Kreuzigung. 

Von Unbeständigkeit zu Treue – Jesus durch alle Lebenszeiten nachfolgen 

Am Ende unserer Reise durch die Fastenzeit und in Vorbereitung auf Tod, Begräbnis und 
Auferstehung Jesu wollen wir uns fragen, wie wir die Lektionen der Wüste mit in unseren Alltag 
nehmen. 

Am Palmsonntag gibt es viel zu bedenken, doch für unsere Fastenzeit-Betrachtung richten wir 
den Blick besonders auf die Menschenmengen um Jesus. 

Auffällig ist, dass sie am Sonntag noch „Hosanna“ rufen und am Freitag „Kreuzige ihn!“. Das 
sagt viel über Unbeständigkeit aus – und über die Gefahr, einfach der Menge zu folgen. 

Vielleicht hängt dieser Stimmungsumschwung auch damit zusammen, dass Jesus nicht militant 
auftrat und die römische Besatzung nicht so stürzte, wie viele es erhofft oder erwartet hatten. 

Wo fühlst du dich von Gott enttäuscht oder im Stich gelassen? Gibt es Bereiche, in denen Gott 
sich in deinem Leben nicht so bewegt, wie du es gedacht oder erhofft hast? Zu lernen, wie wir 
unser Herz in Zeiten der Enttäuschung bewahren, ist entscheidend für geistliche Reife. Ermutige 
die Gemeinde, zu überlegen, wie sie die gelernten Lektionen nutzen kann, um diese Gefühle im 
Gebet vor den Herrn zu bringen. 

Ein großer Teil der Faszination und der Lehren der Wüstenväter und -mütter liegt in dem Preis, 
den sie für Treue zahlten: Sie waren bereit, Entbehrung nicht nur anzunehmen, sondern sogar 
willkommen zu heißen (Einfachheit, Hunger, Einsamkeit usw.), um Einheit des Herzens zu 
erlangen. Diese außergewöhnlichen Männer und Frauen verließen die Stadt, weil sie sahen, wie 
das Christentum politisiert und kompromittiert wurde, um Reinheit in der Nachfolge Jesu zu 
suchen. Sie wandten sich von der unbeständigen Menge ab, um dem Herrn treu nachzufolgen. 

Lies die Geschichte der Wüstenväter und -mütter oben. 

Der dänische Philosoph und Theologe Søren Kierkegaard schrieb ein Buch mit dem Titel: Die 
Reinheit des Herzens ist, eines zu wollen. Fordere die Gemeinde heraus: Wie einmütig sind wir 
in unserer Nachfolge Christi? 

In Buch II seiner Beichte spricht Augustinus von „ungeordneten Lieben“ – der Gedanke, dass wir 
nicht dadurch scheitern, dass wir schlechte Dinge lieben, sondern dass wir gute Dinge in der 
falschen Reihenfolge lieben. Lade die Gemeinde ein, über ihre Prioritäten nachzudenken. Ein 
einfacher Prüfstein kann der Blick auf den Kalender sein: Was wird unabhängig von den 
Umständen immer priorisiert? Wem oder was scheint man – gemessen an der vergangenen 
Woche – wirklich hingegeben zu sein? 

Wir alle neigen zur Unbeständigkeit, wenn Gott scheinbar nicht so handelt, wie wir es wollen, 
und die Versuchungen der Welt zu groß in unserem Blickfeld werden. Wie wir ausführlich 
betrachtet haben, helfen uns die Wüstenerfahrungen unseres Lebens, unsere Begierden neu zu 
ordnen. An diesem Ort entwöhnt uns Gott von der Welt und wirbt uns neu für sich selbst. 

Predigtleitfaden - Fastenzeit Seite  von 35 36



Lies Hosea 2,14.16–17, eine Stelle, in der Gott das Volk Israel zu sich zurückruft. Manchmal 
sind die Wüstenzeiten unseres Lebens Orte tieferer Intimität mit dem Herrn, in denen er die 
Götzen unserer Herzen offenlegt und entfernt. Was hat Gott dir in dieser Fastenzeit über 
mögliche ungeordnete Sehnsüchte in deinem Herzen und Leben gezeigt? Was liebst du zu sehr 
– oder zu wenig? 

Wenn sich unsere Fastenpredigtreihe dem Ende nähert, wollen auch wir uns zunehmend von 
Unbeständigkeit weg und hin zu Treue bewegen. Wir wollen bewusst und entschieden ein Leben 
führen, das in allen Zeiten und Lebensphasen auf die Gegenwart Gottes ausgerichtet ist. 

Die Wüste mitnehmen 

Die Lektionen der vergangenen sechs Wochen waren nicht als kurzfristiger geistlicher 
„Strohfeuer-Effekt“ gedacht, sondern sollten bewährte Werkzeuge vorstellen oder neu 
inspirieren, die Christen über Generationen hinweg geholfen haben, treu durch alle 
Lebenszeiten zu gehen. 

An dieser Stelle kannst du die Predigt gut abschließen, indem du einige der zentralen Themen 
der letzten sechs Wochen noch einmal aufgreifst: 

die Wüste als Ort des Gebets 

die Wüste als Ort der Prüfung 

die Wüste als Ort der Stille und des Alleinseins 

die Wüste als Ort der Selbstverleugnung 

die Wüste als Ort der Weisheit 

die Wüste als Ort des Wachstums in Demut 

Ermutige die Gemeinde, diese Fragen im Gebet zu bewegen: Was hast du als am 
herausforderndsten erlebt? Was war für dich am hilfreichsten? Was hat der Geist Gottes dir in 
dieser Fastenzeit über die Welt, über dich selbst oder über Gott gezeigt? Welche Werkzeuge 
möchtest du als feste geistliche Rhythmen in deine Jüngerschaft integrieren, um deinen Blick auf 
Jesus und die Priorität seiner Gegenwart gerichtet zu halten? 

Abschlussgebet / Segen 
Herr Jesus, lass mich mich selbst erkennen und dich erkennen und nichts begehren außer 
dich allein. Lass mich alles um deinetwillen tun. Lass mich mich selbst erniedrigen und dich 
erhöhen. Lass mich an nichts denken außer an dich. Lass mich mir selbst sterben und in 
dir leben. Lass mich alles, was geschieht, aus deiner Hand annehmen. Lass mich mich 
selbst verleugnen und dir nachfolgen und immer danach verlangen, dir zu folgen. Lass 
mich vor mir selbst fliehen und Zuflucht bei dir finden. Lass mich bereit sein zu gehorchen 
um deinetwillen. Lass mich an nichts festhalten außer an dir allein, und lass mich arm sein 
um deinetwillen. Sieh mich an, damit ich dich liebe. Rufe mich, damit ich dich sehe und dich 
für immer genieße. Amen. 
Ein Gebet, das dem heiligen Augustinus von Hippo zugeschrieben wird. 

Schließe mit einer Einladung, gemeinsam durch die Karwoche zu gehen – mit den Morgengebeten 
in der Lectio 365 App und einer Vertiefung in Kleingruppen mithilfe der Videoressourcen und 
Diskussionsleitfäden.

Predigtleitfaden - Fastenzeit Seite  von 36 36


